

Цъна 20 коп.

К. Марксъ и Ф. Энгельсъ.

## д коммунизмъ.

Переводъ и предисловіе

Т. Плеханова.

**КНИГОИЗДАТЕЛЬСТВО** 

"БУРЕВЪСТНИКЪ"

ОДЕССА. — 1905.

## К. МАРКСЪ и Ф. ЭНГЕЛЬСЪ.

## д коммунизм в.

Переводъ и предисловіе

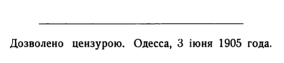
Т. Плеханова.



**Книгоиздательство** 



"БУРЕВЪСТНИКЪ".



## ОДЕССА 1905.

Типо-литографія и нотопечатня И. Копельмана. Тронцкая, 26, уг. Пушкинской. Въ сентябрт 1843 г. Марксъ писалъ Руге, приступая къ изданію «Deutsch-Französische Jahrbücher»:

«До сихъ поръ философы имѣли въ своемъ портфелѣ разрѣшеніе всѣхъ загадокъ, и глупому міру непосвященныхъ оставалось только раскрыть ротъ, чтобы ловить жареныхъ рябчиковъ абсолютной науки. Теперь философія сдѣлалась свѣтской... Если конструированіе будущаго и окончательные результаты для всѣхъ грядущихъ времепъ не наше дѣло, то тѣмъ опредѣлениѣе мы знаемъ, что намъ нужно совершить въ настоящемъ: я говорю о безпощадной критикть всего существующаго, безпощадной въ двухъ смыслахъ: въ томъ, что эта критика не боится собственныхъ результатовъ, и въ томъ, что она не отступаетъ отъ столкновенія съ предержащими властями» 1).

Этому критическому настроенію одного изъ будущихъ авторовъ «Манифеста» вполнѣ соотвѣтствовало настроеніе другого его автора, Фридриха Энгельса, какъ это хорошо видно изъ его интересной статьи »Die Lage Englands», которая была напечатана въ «Deutsch-Französische Jahrbücher», и въ которой много мѣста отведено изложенію взглядовъ Карлейля.

Карлейль признавался, что у него нѣтъ никакихъ «Морисоновыхъ пилюль», никакихъ папацей для лѣченія общественныхъ бѣдствій. Указавъ на это признаніе, Энгельсъ замѣчаетъ: «Въ этомъ онъ тоже правъ. Еще очень несовершенна та общественная философія, которая выдаетъ два-три положенія за свой конечный результатъ и предлагаетъ «Морисоновы пилюли». Намъ не такъ нужны голые результаты, какъ изученіе. Результаты безъ развитія, которое ведетъ къ нимъ— ничто; это мы уже знаемъ со временъ Гегеля. А результаты, которые фиксируются какъ неизмѣнные и не кладутся въ основу дальнѣйшаго развитія, хуже, чѣмъ безполезны. Но результаты все таки должны при-

<sup>1)</sup> См. переписку Маркса съ Арнольдомъ Руге въ 4-й книжкъ "Socialdemokrat".

несшимънять опредѣленную, хотя и временную форму; развитіе должно вывести ихъ изъ туманной неопредѣленности и сдѣлать изъ нихъ ясныя мысли»  $^2$ ).

Въ теченіе времени, протекциаго съ техъ поръ, какъ написаны были эти строки, соціальная философія Маркса и Энгельса тоже пришла въ своемъ развитіи къ извъстнымъ результатамъ, которые получили первое систематическое выражение въ «Манифестъ Коммунистической Партіи» и затъмъ пополнялись въ другихъ сочиненіяхъ его авторовъ. Эти результаты никогда не гръшили «туманной неопределенностью». Напротивъ, даже люди, не сочувствовавшие имъ и пугавшиеся ихъ, вынуждены были знать, что «изученіе» привело Маркса и Энгельса къ цълому ряду ясныхъ и оригинальныхъ мыслей. Но если справедливо замѣчаніе Энгельса о томъ, что надо дорожить не столько результамами, сколько тъмъ развитиемъ, которое ведетъ къ нимъ, и что вообще результаты имъютъ лишь временное значеніе. то можно спросить себя: не устарьли ли результаты, изложенные въ «Манифестъ» и не осуждены ли они дальнъйшимъ ходомъ того самаго развитія, которое нікогда привело къ нимъ? Одинъ остроумный французъ замётилъ. что онъ не хотълъ бы думать какъ Вольтеръ въ такое время, когда Вольтеръ думалъ бы иначе. Мы должны последовать примеру этого француза. Если бы мы захотъли думать, какъ Марксъ и Энгельсъ, въ такое время, когда Марксъ и Энгельсъ думали бы иначе, то показали бы этимъ полную неспособность усвоить живой критическій духо ихъ ученія и, отстаивая его мертвую букву, мы были бы отъ него гораздо дальше, чтмъ тт догматики, о которыхъ говорилъ Марксъ въ цитированномъ выше письмъ къ Арнольду Руге.

Марксъ и Энгельсъ безпощадно критиковали все существующее и не боялись результатовъ своей критики. Ученики Маркса и Энгельса не должны бояться критиковать результаты, добытые

ихъ учителями.

Казалось бы, что это само собою разумѣется, и что говорить объ этомъ излишне въ особенности теперь, когда во всей Европѣ—отъ Петербурга до Неаполя и отъ Самары до Дублина—развелось такъ много марксистовъ, стоящихъ «подъ знакомъ критики». Но въ томъ то и дѣло, что бываютъ разные «знаки критики». Давно уже было сказано, что не всякій, повторяющій: Господи, Господи! войдетъ въ царствіе небесное. Теперь приходится сказать, что не всякій, твердящій «критика», критика»,

<sup>2) &</sup>quot;Deutsch-Französische Jahrbücher" SS. 167-168.

способенъ возвыситься надъ догматизмомъ. Люди «критику ющіе» Маркса и Энгельса, многочислены теперь, какъ песчинки на днѣ морскомъ. Критика марксизма стала модой въ нѣкоторыхъ кругахъ интеллигенціи всѣхъ странъ. Но мода и критика плохо уживается одна съ другой. И чѣмъ болѣе критика марксизма становится дѣломъ моды, тѣмъ болѣе утрачиваетъ она всякое критическое содержаніе. Объявляя устарѣлыми тѣ результаты, къ которымъ пришли Марксъ и Энгельсъ, господа критики не ставятъ на ихъ мѣсто ничего новаго и частью ограничиваются безсодержательнымъ и скучнымъ повтореніе слова «критика», а частью возвращаются на точку зрѣнія буржузаныхъ современниковъ или даже предшественниковъ Маркса и Энгельса. Само собою разумѣется, что такая критика нисколько не спасаетъ отъ догматизма, и что такое движеніе ни въ какомъ случаѣ не можетъ быть названо поступательнымъ.

Слабость «критической» мысли господъ критиковъ Маркса съ особенной яркостью обнаруживается въ области философіи. Здѣсь они противопоставляютъ такъ называемому ими догматизму матеріалистовъ довольно уже пожилую догму кантіанцевъ о непознаваемости внѣшняго міра. Разбирать здѣсь эту догму было бы неумѣстно, и потому только мы замѣтимъ, что, отвергая матеріализмъ, господа критики не даютъ себѣ труда хорошенько ознакомиться съ этой теоріей и довольствуются тѣмъ представленіемъ о ней, которое усердно культивируется во славу религіи учеными, полу-учеными и совсѣмъ неучеными филистерами и попами разныхъ странъ, и въ основѣ котораго лежитъ христіанское противоположеніе матеріи и духу 3).

Въ «Манифестт Коммунистической Партіи» мы имъемъ дъло исключительно съ «соціальной философіей» Маркса и Энгельса. О ней и пойдетъ у насъ ръчь въ нашемъ предисловіи. Но и она очень обіширна, Всестороннее разсмотртніе ея невозможно въ этомъ предисловіи. Поэтому мы разсмотримъ здъсь лишь основную мысль «Манифеста«, а отдъльныя его положенія разсмотримъ въ брошюръ «Критика нашихъ критиковъ», подготовляемой нами къ печати.

<sup>3)</sup> Главнымъ научнымъ источникомъ, изъ котораго черпаютъ теперь эти господа свои свъдънія о матеріализмъ, является извъстная исторія матеріализма Ланге Но Ланге самъ никогда не могъ взглянуть на матеріализмъ глазами трезваго и безпристрастнаго изслъдователя. Его книга сдълала очень много не для критики матеріализма, а для распространенія и укръпленія въ публикъ неправильнаго взгляда на его историческое развитіе и на его значеніе для общественной науки нашего времени.

«Основная мысль, пропитывающая собою весь «Манифестъ», та мысль, что въ каждую данную историческую эпоху экономическое производство и неизбъжно обусловленное имъ строеніе общества составляють основу политической и умственной исторіи; что, соотвътственно этому, вся исторія, съ тъхъ поръ, какъ разложилось первобытное общинное землевладтніе, была исторія классовой борьбы... но, что эта борьба достигла теперь той ступени, на которой эксплуатируемый и угнетаемый классъ... не можстъ освободиться отъ эксплуатирующаго и угнетающаго его класса... не освободивъ въ то же время и навсегда всего общества отъ эксплуатаціи, угнетенія и классовой борьбы,—эта основная мысль принадлежитъ единственно и исключительно Марксу».

Такъ говоритъ Энгельсъ. Нравъ ли онъ? Не совсемъ. Вопервыхъ, Энгельсъ не правъ, сводя къ нулю свое собственное участіе въ разработкъ основной мысли «Манифеста». Во-вторыхъ, нъкоторые, очень важные элементы этой мысли встръчаются въ го-

раздо болъе ранней соціально-политической литературъ.

Профессоръ Антоніо Лабріола въ своемъ прекрасномъ опы-«Въ память Манифеста Коммунистической Партіи» справедливо замъчаетъ, что уже древніе историки, а въ новое время итальянскіе историки эпохи Возрожденія хорошо понимали значеніе классовой борьбы, происходившей на ихъ глазахъ въ тъсныхъ предълахъ городскихъ республикъ. Не менъе справедливо и то замъчание Лабріолы, что классовая борьба, принявшая гораздо болъе широкіе размъры въ современномъ государствъ все болье и болье бросалась въ глаза въ первой половинь девятнадцатаго въка. Но онъ ошибается, полагая, что историческое значение этой борьбы съ наибольшею ясностью сознано было въ концъ этого періода, —именно, въ промежутовъ времени отъ 1830 до 1850 г. Въ дъйствительности, понимание классовой борьбы, какъ важнъйшаго двигателя исторического развитія, уже въ двадцатыхъ годахъ достигла такой степени ясности, которая была превзойдена развъ только въ сочиненіяхъ авторовъ «Манифеста». Въ эпоху же 1830-1850 гг. понимание это отчасти затемнилось подъ вліяніемъ причинъ, которыя мы укажемъ ниже.

Уже въ своихъ «Lettres d'un habitant de Geneve», вышедшихъ въ 1802 г., Сенъ-Симонъ говорить объ отношеніяхъ между «имущимъ» и «неимущимъ» классами, и борьбой этихъ классовъ объясняетъ ходъ и исходъ французской революціи. Но это сочиненіе содержитъ въ себѣ лишь зародыши взглядовъ Сенъ-Симона. Гораздо полнѣе высказываются они въ позднѣйшихъ его произведеніяхъ,—напр., въ «Organisateur» (знаменитая «Парабола»), въ «Lettres à Messieurs les Jurés», «Du système industriel», «Catechisme des industriels» u «Opinions littéraires, philosophiques et industriels». Производство есть цъль общественнаго союза, а потому люди руководящіе производствомъвсегда стояли и всегда будуть стоять во главъ общественнаго союза. До пятналиатаго стольтія свътская власть находилась въ рукахъ дворянства. Это не могло быть иначе потому, что дворянство руководило тогда земледъльческими работами, а земледъльческія работы были тогда единственно важной отраслью промышленной дъятельности4). Но мало по малу, въ періодъ отъ перваго крестоваго похода до Людовика XI возникъ и организовался въ независимую отъ дворянства силу новый общественный классъ, - промышленники въ собственномъ смыслъ слова, - который еще больше окртпъ и выросъ въ эпоху, отдъляющую царствование Людовика XI отъ царствования Людовика XIV. Въ теченіе всей этой эпохи промышленный классъ не переставаль бороться съ дворянствомъ и отнимать у него одну экономическую позицію за другою. Нуждаясь въ сильной поддержив, онъ заключилъ союзъ съ королевской властью, и этотъ союзъ опредълилъ собою дальнъйшее политическое развитіе Франціи вплоть до того времени, когда королевская власть, въ лиць Людовика XIV, измънила своему втрному союзнику и сдълалась покровительницей аристократіи. Это была опінбка, дорого стоившая Бурбонамъ, но не остановившая развитія промышленнаго класса. Французская революція и послідовавшія за нею событія вызваны были борьбою новаго промышленнаго порядка со старой феодальной системой, сторонники которой сдълали во время реставраціи новую попытку вернуть свое старое вліяніе и значеніе. Но ихъ усилія осуждены на неудачу; ихъ вліяніе навсегда утрачено. «Въ теченіе пятнадцати въковъ-говоритъ Сенъ-Симонъ-феодальная система постепенно дезорганизовалась, а промышленная система постепенно организовалась. Достаточно будеть тактичнаго поведенія главныхъ представителей промышленности, чтобы окончательно установить промышленную систему и очистить общество отъ развалинъ того феодального зданія, въ которомъ жили когда то наши предки» 5).

Исторические взгляды Сенъ-Симона были почти цѣликомъ усвоены его «пріемнымъ сыномъ», Огюстэномъ Тьерри, такъ много сдѣлавшимъ впослѣдствіи для французской исторической науки. Огюстэнъ Тьерри стоялъ на точкѣ зрѣнія «третьяго сословія» и хорошо понималъ это. Въ 1818 г. онъ писалъ въ «Censeur Euro-

 <sup>4)</sup> Opinions littéraires, philosophiques et industriels. Paris 1825, pp. 144—145. Ср. Catechisme des industriels въ ОЕиvres de Saint-Simon, изданныхъ О. Родригомъ, Paris, 1832, p. 18.
 5) ОЕиvres p. 59.

peen»: «Кто изъ насъ слышаль о томъ классв людей, который сохранилъ для человъчества промышленное искусство и привычку къ труду во время наводненія Европы варварами? Постоянно подвергаясь притъсненіямъ и грабежу со стороны своихъ побъдите лей и повелителей, эти люди вели тягостное существованіе, получая въ вознаграждение за свой трудъ лишь сознание того, что они поступаютъ хорошо и сохраняютъ цивилизацію для своихъ дътей и для всего міра. Эти спасители нашихъ искусствъ были нашими отцами. Мы дъти тъхъ кръпостныхъ, тъхъ данниковъ, тъхъ буржуа, которыхъ безпощадно попирали завоеватели. Мы встить обязаны имъ... Но, недавно освобожденные рабы, хранили память лишь о семьяхъ и о дъйствіяхъ своихъ господъ. Только тридцать летъ тому назадъ мы вспомнили, что наши отцы составляли націю. Мы всемъ восхищались и все изучали, за исилючениемъ того, что было совершено ими. Мы были патріотами и забывали техъ, которые въ течение четырнадцати въковъ воздълывали почву нашего отечества, которую такъ часто опустошали другія руки» 6).

Два года спустя, Тьерри возвращается къ той же темѣ и доказываетъ, что французы еще не имѣютъ настоящей исторіи своего народа. Исторія гражданъ, исторія подданныхъ еще не написана, а между тѣмъ она гораздо интереснѣе и способна вызвать гораздо больше симпатій, чѣмъ исторія высокопоставленныхъ лицъ и королей,— «единственная исторія, о которой намъ говорятъ». Движеніе народныхъ массъ къ свободѣ и благосостоянію представляютъ собою болѣе величественное зрѣлище, чѣмъ походы завоевателей, а бѣдствія народа трогательнѣе бѣдствій королей. лишившихся своихъ престоловъ. Если бы нашлось перо, достойное написать исторію народныхъ массъ, то французы узнали бы, что ихъ города могутъ гордиться «не только тѣмъ, что въ нихъ жили тѣ или другой король. Они узнали бы также, что политическая жизнь народа не ограничивалась уплатой податей и поставкой рекрутъ» 7).

Уже эти красноръчивыя тирады ясно показываютъ, какимъ образомъ ростъ самосознанія третьяго сословія во Франціи вызвалъ коренную перемъну во взглядахъ французскихъ историковъ. Для ученыхъ плебеевъ того времени исторія третьяго сословія

7) См. первое письмо объ исторіи Франціи, перепечатанное въ Dix ans d'Etudes historiques, p. 325.

<sup>6)</sup> Цитировано имъ самимъ въ его Dix ans d' Etudes historiques. Paris, 1837, préface, p. VIII.

была интереснъе исторіи двора и аристократіи, и потому они почувствовали потребность разработать именно исторію третьяго сословія. А такъ какъ эта исторія въ теченіе многихъ стольтій была исторіей всего народа за исключеніемъ дворянства и духовенства, то неудивительно, что народная жизнь прошлыхъ въковъ стала привлекать къ себъ главное внимание исторической науки, прежде занимавшейся лишь королями и аристократами. Въ исторической наукъ временъ реставраціи сказалось то же самое настроеніе третьиго сословія, которое еще въ семнадцатомъ въкъ начало сказываться въ области изящной литературы и литературной критики. Извастны психологическіе мотивы, вызвавішіе появленіе такъ называемой мющанской драмы. «Что за дело мне, мирному гражданину монархического государства 18-го стольтія, писалъ Бомаршэ, - до смерти какого-нибудь пелопонезскаго тирана или до принесенія въ жертву царской дочери въ Авлидъ? Все это совершенно до меня не касается, во всемъ этомъ итъ ничего поучительнаго для меня» в). Бомарше и его единомышленники хотъли, чтобы на сценъ съ любовью и вниманіемъ изображались быть и страданія людей современнаго имъ третьяго сословія. Классическая трагедія раздражала и оскорбляла ихъ своимъ пристрастіемъ къ высокопоставленнымъ героямъ. «Изображать горе и несчастія людей средняго состоянія! съ горечью восклицаль Бомарию, Fi donc! Ихъ можно только осмъивать! Смъшные граждане и несчастные короли-вотъ чемъ ограничивается область, доступная театру. Такъ мы и будемъ знать» 9).

Буржуазія восемнадцатаго стольтія хотьла «имьть свой портреть», и ея литературные представители попытались изобразить ея тогдашнія черты въ герояхъ мющанской драмы 10). Подобно этому, во время реставраціи, буржуазія, отстаивавшая свои соціально-политическія завоеванія отъ настойчивыхъ посягательствь со стороны приверженцевъ стараго порядка, хотьла слышать разсказъ о ея собственныхъ дътскихъ и юношескихъ годахъ, и ея ученые представители принялись писать для нея назидательное и интересное повъствованіе о притъсненіяхъ, которымъ она нъкогда подвергалась, объ ся усиліяхъ завоевать себъ лучшую долю и объ ея успъхахъ въ борьбъ противъ притъснителей. Такъ

9) Lettre sur la critique de Barbier de Seville въ OEuvres complètes t. I, p. 258.

<sup>8)</sup> Essai sur le genre dramatique sérieux въ OEuvres complètes. Paris 1828. t. I. p. 11.

<sup>19)</sup> Ср. Брюнетьера, Les époques du thèâtre français, Paris 1896, p. 287.

создалось новое направление въ исторической наукт, представлявшее собою огромный шагь впередъ въ ея развитии.

Историки прежняго времени, интересовавшиеся преимущественно королями и аристократами, видели въ подвигахъ своихъ высокопоставленныхъ героевъ главныхъ двигателей историческаго развитія. Этотъ взглядъ усвоенъ былъ и просвътителями восемнадцатаго втка, у которыхъ онъ, согласно ихъ революціонному настроенію, видоизм'єнился въ ученіе о томъ, что мнінія правять міромъ. Несостоятельное въ теоретическомъ отношеніи ученіе это имѣло то преимущество, что отводило ппирокое мѣсто воздѣйствію революціонных зероев интеллигенцій на угнетаемую государствомъ и высшими сословіями толпу средняго сословія. Но буржуазія временъ реставраціи, не задолго передъ тъмъ нанесшая смертельный ударъ старому порядку, уже не походила на подавленную толпу. Ея идеологи, проникнутые сознаніемъ ея силы и значенія, увидели въ ней самой главнаго героя историческаго движенія. Мы уже знаемъ, съ какимъ восторгомъ говорилъ Тьерри объ ея заслугахъ передъ человъчествомъ и цивилизаціей.

Но разъ заинтересовавшись исторіей своихъ «отцовъ», ученые представители буржуазіи необходимо должны были составить себъ совершенно новый взглядъ на историческое происхожденіе и развитіе общественныхъ учрежденій.

«Удивительна—говоритъ Огюссэнъ Тьерри—упорная склонность историковъ не признавать за массой никакой самодъятельности, пикакого творчества. Если какой-нибудь народъ выселяется, ища себъ новаго мъстожительства, то наши исторіографы и поэты объясняють это темъ, что какой-нибудь герой решился основать новую имперію съ цълью прославить свое имя; если возникаетъ какое нибудь новое государство, то это объясняется иниціативой того или другого государя. Народъ, граждане всегда представляють собою лишь матерію, одухотворяемую мыслью дальных людей. Хотите въ самомъ деле знать, кто создалъ данныя учрежденія, кому принадлежить мысль даннаго общественнаго предпріятія? Ищите тъхъ, кому оно было нужно: имъ навърное принадлежитъ и первая мысль о немъ, и желаніе дъйствовать, и значительная часть въвыполнении. Is fecit cui prodest. эта аксіома примънима въ исторіи не менъе, чъмъ въ юриспруденціи» 11).

Эта новая точка эрвнія—точка эрвнія общественнаго или классоваго интереса—въ связи съ сочувствіемъ къ «отцамъ», вы-

<sup>11)</sup> Dix ans d'etudes historiques, p. 348.

несшимъ на своихъ плечахъ многовѣковую борьбу противъ высшихъ сословій, неизо́ѣжно должна была привести къ сознанію важнаго историческаго значенія борьбы различныхъ общественныхъ влассовъ за свои интересы, т. е., короче — классовой борьбы. И дѣйствительно, уже въ началѣ своей литературной дѣятельносты Огюстэнъ Тьерри указываетъ на «борьбу влассовъ и интересовъ» въ Англіи (lutte des classes d'hommes et des intérêts), какъ одно изъ главныхъ послѣдствій завоеванія ея норманами 12). Революціонное движеніе въ Англіи 17-го вѣка изображается имъ, какъ борьба третьяго сословія съ аристократіей.

«Всякій, чьи предки принадлежали въ числу завоевателей Англіи, — говоритъ онъ о первой англійской революціи, — покидальсвой замокъ и тхалъ въ королевскій лагерь, гдт и занималъ положеніе, соотвътствущее его званію. Жители городовъ толиами шли въ противоположный лагерь. Тогда можно было сказать, что арміи собирались — одна во имя праздности и власти, другая — во имя труда и свободы. Вст праздношатающіеся, каково бы ни было ихъ происхожденіе, вст тт, которые искали въ жизни лишь достающихся безъ труда наслажденій, становились подъкоролевскія знамена, защищая интересы, подобные ихъ собственнымъ интересамъ; и наоборотъ, тт изъ потомковъ прежнихъ завоевателей, которые занимались тогда промышленностью, присоединились къ партіи общинъ» 13).

Но особенно замѣчательно то, что и въ религіозномъ движеніи того времени Тьерри видѣлъ лишь отраженіе «положительныхъ», житейскихъ интересовъ. «Съ обѣихъ сторонъ—говорить онъ—война велась за положительные интересы. Все остальное было внѣшностью или предлогомъ. Люди, отстаивавшіе дѣло пододанныхъ, были по большей части пресвитеріанами, т. е., не хотѣли никакого подчиненія даже въ религіи. Тѣ же, которые примыкали къ противной партіи, принадлежали къ англиканскому или католическому исповѣданію; это было потому, что даже въ религіозной области они стремились къ власти и къ обложенію людей налогами» 14).

Переходя къ современнику Тьерри—Минье, мы встръчаемъ совершенно тотъ же взглядъ на значение имущественныхъ интересовъ и на роль классовой борьбы въ истории цивилизованныхъ странъ. По словамъ Минье, «наиболъе многочисленные и наибо-

<sup>12)</sup> Въ статъъ Vue des revolutions d'Angleterre, Dix ans d'etudes historiques, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Ibidem.
<sup>14</sup>) Ibidem.

лtе сильные интересы диктують законы и достигають своей цtли» (dictent la loi et arrivent à leur but) t

Легко понять отсюда, какое вліяніе им'єють, по его митнію, интересы на развитие общества. «Общественное движение, — говорить онъ -- опредъляется господствующими интересами. Движение это стремится къ своей цъли посреди разныхъ препятствій, останавливается. разъ достигнута эта цаль, и уступаетъ мъсто другому движенію, которое сначала остается незамътнымъ и обнаруживается только тогда, когда дълается преобладающимъ. Таковъ былъ ходъ развитія феодализма. Феодализмъ существоваль въ нуждахъ людей. еще не существуя фактически — первая эпоха; во вторую эпоху онъ существовалъ фактически, постепенно переставая соотвътствовать нуждамъ, и это последнее обстоятельство положило конецъ его фактическому существованію. Еще ни одна революція не совершалась другимъ путемъ» 16). Появленіе на исторической сценъ городсвихъ коммунъ измънило всъ внутреннія отношенія тогдашнихъ обществъ. Въ Италіи коммуны добиваются полнаго господства, и тамъ возникаетъ демократія. Во Франціи онъ оказываются вынужденными соединиться съ королевской властью и тъмъ положить основаніе абсолютизму. Наконецъ, въ Англіи, гдт онт соединяются съ феодалами противъ короля, является конституціонная монархія 17).

Такимъ образомъ, взаимное отношение важнъйшихъ соціальныхъ элементовъ свропейскаго общества-т. е., аристократіи и третьяго сословія—опредълило собою политическое развитіе Европы. Чемъ более росло третье сословіе, темъ более приближалось окончательное паденіе стараго общественнаго порядка. Во Франціи эпоха этого паденія была и эпохой революціи, къ которой Минье относился съ самымъ горячимъ сочувствиемъ. Его исторія французской революціи лучше всьхъ другихъ его сочиненій показываетъ, до какой степени ясно сознавалъ онъ историческое значеніе классовой борьбы. Онъ прекрасно понимаетъ, что борьба политическихъ партій во время революціи выражала собою лишь противоръчіе классовыхъ интересовъ. «Аристократическіе классы говоритъ онъ-имѣли интересы, противоположные интересамъ національной партіи. Поэтому, дворянство и высшее духовенство, сидъвшее на правой сторонь, были въ постоянной оппозиціи противъ этой партіи, за исключеніемъ нісколькихъ дней всеобщаго увлеченія <sup>18</sup>). Партія Дюпора, Барнава и Ламэтта представляла

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Du la feodalite, des institutions de St-Louis et de l'influence de la legislation de ce prince Paris, 1822, p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ibidem, pp. 77–78.

Ibid., p. 83.
 Histoire de la revolution française. Paris, 1827, t. I. p. 105.

собою «родъ оппозиціи внутри средняго класса» 19). Конституція 1791 г. была деломъ средняго власса, овазавшагося тогда сильнъе другихъ; извъстно, прибавляетъ Минье, что сила, достигшая господства, всегда овладъваетъ учрежденіями» 20). Антиреволюціонныя возстанія въ Кальвадось, Жеводань и Вандев онъ объясняеть тъмъ, что эти мъстности не сочувствовали революціи, «такъ какъ въ нихъ не было многочисленнаго средняго и образованнаго класса» 21). Жирондисты являются въ его глазахъ партіей перехода отъ средняго власса къ простонародію (la multitude), между тъмъ, какъ въ Дантонъ, Робеспьеръ, Камиллъ Демуленъ, Ф. д'Энглантинъ, Маратъ и т. д., онъ видълъ истинныхъ вождей новаго движенія, начавшагося при посредств' низшаго общественнаго класса и направлявшагося противъ средняго класса, къ которому принадлежали Жирондисты по своему положенію и по своимъ привычкамъ 22). Десятое августа было «возстаніемъ простонародія противъ средняго класса и констуціоннаго трона, подобно тому, какъ 14-е іюля было возстаніемъ средняго класса противъ привиллегированныхъ классовъ, противъ абсолютной власти короны» <sup>23</sup>). Короче сказать, ръшительно вся исторія французской революціи служить у Минье иллюстраціей того положенія, которое можно съ полнымъ основаниемъ назвать формулой прогресса. совершающагося въ цивилизованныхъ обществахъ: «перем\*ны нарушають интересы; интересы создають партіи; партіи вступають въ борьбу»  $^{24}$ ). Огюстэнъ Тьерри не даромъ говорилъ, что Минье былъ одаренъ большимъ талантомъ обобщенія фактовъ и исторической индукціи.

Въ теченіе всей своей жизни Минье быль сознательнымъ, откровеннымъ и послъдовательнымъ представителемъ «средняго класса». Его идеаломъ было соціальное и политическое господство этого класса. Онъ былъ рышительнымъ врагомъ «простонародья», поскольку оно угрожало этому господству.

«Безчинства Коммуны были ему омерзительны» говорить его біографъ, Эдуардъ Пти <sup>25</sup>). Но этотъ другъ жестокаго усмирителя Коммуны, Тьера, не испытывалъ передъ революціоннымъ способомъ дъйствій того жалкаго чувства страха. смѣшаннаго со злобой, который испытываютъ передъ нимъ крупные и мелкіе

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ibid., p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ibid., p. 210. <sup>21</sup>) lbid., p. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ibid., p. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ibid., p. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ibid., p. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) François Mignet, par Eduard Petit. Paris 1889, p. 286.

буржуа нашего времени. «Только силой можно добиться признанія своихъ правъ», —замѣчаетъ онъ въ самомъ началѣ своей исторіи революціи, прибавляя нѣсколькими страницами ниже, что до сихъ поръ «нѣтъ другого верховнаго владыки, кромѣ силы» 26), Нынѣшніе историки не любятъ такихъ сентенцій. Старый Гизо объяснитъ намъ эту особенность ихъ вкуса.

Взгляды Гизо на коренную причину общественнаго развитія ничъмъ не отличаются отъ взглядовъ Огюстэна Тьерри и Минье. Соціальныя отношенія и въ его глазахъ являются основой политическихъ отношеній. Большая часть писателей, ученыхъ, историковъ и публицистовъ—говоритъ онъ въ своихъ «Essais sur l'historie de France» – старались объяснить данное состояніе общества, степень или родъ его цивилизація, политическими учрежденіями этого общества. Было бы благоразумнье начинать съ изученія самаго общества для того, чтобы узнать и понять его политическія учрежденія. Прежде, чемъ стать причиной, учрежденія являются следствіемъ; общество создаетъ ихъ прежде, чемъ начинаетъ измѣняться подъ ихъ вліяніемъ; и вмѣсто того, чтобы судить о состояніи народа по формамъ его правительства, надо прежде всего изследовать состояние народа, чтобы судить, каково должно было быть, каково могло быть его правительство... Общество, его составъ, образъ жизни отдъльныхъ лицъ въ зависимости отъ ихъ соціальнаго положенія, отношенія различныхъ классовъ лицъ, словомъ, гражданскій быть людей (l'état des personnes), — таковъ, безъ сомнънія, первый вопросъ, который привлекаетъ къ себъ вниманіе историка, желающаго знать, какъ люди жили, и публициста, желающаго знать, какъ люди управлялись» 27).

По словамъ Гизо, у всѣхъ народовъ, явившихся на историческую сцену Европы послѣ паденія Западной Римской имперіи, гражданскій бытъ находился съ тѣсной причинной связи съ поземельными отношеніями, а потому изученіе поземельныхъ отношеній должно предшествовать изученію гражданскаго быта. «Чтобы понять политическія учрежденія, надо изучить различные слои, существующіе въ обществѣ и ихъ взаимныя отношенія. Чтобы понять эти различные общественные слои надо знать природу поземельныхъ отношеній» <sup>28</sup>). Съ этой точки зрѣнія Гизо и

<sup>27</sup>) Essais sur l'histoire de France, dixième edition (первое изд. вышло въ 1821 г.), pp. 73—74.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Histoire de la revolution francaise, t. I, pp. 3,13. Эти выраженія напоминаютъ извъстное выраженіе Маркса: "сила всегда была повивальной бабкой стараго общества, беременнаго новымъ".

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Ibid., pp. 75—76.

смотритъ на исторію Франціи первыхъ двухъ династій. Она является у него исторіей борьбы между «слоями» тогдашняго населенія этой страны.

Исторія англійской революціи изображается имъ, какъ борьба буржуазіи съ аристократіей. Онъ называетъ остроумнымъ, но поверхностнымъ, тотъ взглядъ, согласно которому англійская революція была болье политической, чымь соціальной, между тымь кавъ французская стремилась измѣнить всю совокупность общества и правительства 29). На самомъ дълъ объ революціи имъли одинаковое происхождение и одинаковую цель. Революціонное движеніе въ Англіи началось подъ вліяніемъ измѣненій въ соціальныхъ отношеніяхъ и въ правахъ англійскаго народа. Между темъ, какъ высшая аристократія утрачивала свое вліяніе на народъ и развращалась. мелкіс дворяне, фригольдеры и буржуа, занятые исключительно своими имущественнымм дѣлами, все болѣе богатѣли и все болѣе подчиняли народъ своему вліянію. Постепенно, безъ шума и почти безъ собственнаго въдома, они сосредоточили въ своихъ рукахъ почти вст общественныя силы, — «истинные источники власти» 30). И по мъръ, того, какъ совершалась эта коренная перемъна въ общественныхъ отношеніяхъ, среднее сословіе («les communes») начало нетеривливо относиться къ тираніи. «Увеличеніе благосостоянія вызвало нужду въ ограниченіи произвола. Королевскія права, въ теченіе долгаго времени не вызывавінія никакихъ протестовъ, стали казаться злоупотребленіемъ» 31). Такъ революціонная борьба, им'твшая множество разнообразныхъ репитій, но закончившаяся полнымъ торжествомъ средняго класса.

Гизо умѣетъ прослѣдить вліяніе «общественнаго состава» не только на политическій строй общества, но также и на совершающіяся въ немъ умственныя теченія. Соображеніе объ исторіи французской литературы, высказанныя имъ еще во время первой имперіи, заслуживали бы подробнаго разсмотрѣнія. Но по недостатку мѣста мы напомнимъ здѣсь только его разсужденія о театрѣ. По его мнѣнію, судьбы театра отражаютъ собою развитіе общественныхъ отношеній. Въ древней Греціи, гдѣ общественныя дѣла находились въ завѣдываніи всего народа, театръ служилъ всенароднымъ развлеченіемъ, отражавшимъ привычки и вкусы всѣхъ свободныхъ гражданъ. Напротивъ, въ обществахъ новаго времени, представляющихъ собою сложное сочетаніе различныхъ классовъ, занятыхъ трудомъ и вѣчно борющихся между собою за

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Histoire de la revolution d'Angeleterre, Paris 1841, t. I, preface p. XXI (предисловіе подписано: апръль 1826).
<sup>30</sup>) Ibid., pp. 9—10.

<sup>31)</sup> Ibid., pp. 11—12, cp. также Discours sur l'histoire de la revolution d'Angleterre.

преобладаніе, театръ становится развлеченіемъ высшихъ классовъ. Отъ этого много страдають его достоинства. Упрочивъ свое положеніе, высшіе классы стремятся, обыкновенно, отдёлиться и удалиться отъ остальной части общества. Они утрачиваютъ свойственныя народу простыя и естественныя привычки и проникаются искусственностью. Поэтому, область художественнаго творчества суживается и бледнееть. Для примера Гизо указываеть на судьбы англійскаго театра послъ реставраціи 1660 г. Въ своемъ презръніи къ народу англійская аристократія стала пренебрегать даже Шекспиромъ, объявивъ его неблаговоспитаннымъ. Французская трагедія тоже была созданіемъ высшихъ классовъ, и потому ея время прошло вмъстъ съ паденіемъ стараго порядка. Революція расчистила мѣсто для «новой драматической системы» <sup>32</sup>).

Конечно, здёсь можно не согласиться съ отдёльными частностями. Но нельзя не признать, что путь изследованія причинной связи явленій намічень здісь совершенно вірно. И именно по этому пути пошли впоследствіи наиболее даровитые вритики и историки французской литературы, такъ хорошо подготовившіе почву для матеріалистическаго объясненія умственной исторіи цивилизованнаго человъчества.

Политическая дъятельность Гизо еще ярче обнаруживаетъ его классовую точку эрвнія. Онъ самъ говорить въ своихъ «Воспоминаніяхъ», что упроченіе господства среднихъ классовъ (des classes movennes) было неизмѣннымъ его политическимъ стремленіемъ 33). И онъ не только горячо и неустрашимо интересы этихъ классовъ, но, по его собственнымъ словамъ, онъ хотълъ еще болъе возвеличить ихъ дъло, «перенеся его въ прошлое и обнаруживъ его интересы и превратности во всемъ теченіи французской исторіи» 34). Это нам'треніе было блестяще выполнено имъ въ его политическихъ памфлетахъ. Наибольшаго вниманія заслуживаетъ памфлетъ, носящій заглавіе «Du Gouvernement de la France et du ministère actuel» и вышедшій въ сентябръ 1820 года. Здъсь Гизо выступаетъ убъжденнымъ никомъ французской революціи. Революція эта была совершенно подобной международнымъ войнамъ. «Въ тринадцати стольтій во Франціи было два народа: народъ — побъдитель и народъ-побъжденный. Въ течение тринадцати столътій побъжденный народъ боролся для того, чтобы иго народа побъдителя. Наша исторія есть исторія этой борьбы. Въ наши дни произошла ръшительная битва. Эта битва называ-

<sup>31</sup>) Ibid., pp. 296–297.

<sup>32)</sup> См. чрезвычайно интересный Etude sur Shakspeare, въ первомъ томъ французскаго перевода сочиненій Шекспира, Парижъ 1821. 33) Метоігеs, Парижъ 1858, t. I р. 8.

ется революціей» <sup>35</sup>). Результатъ ея очевиденъ. Народъ, бывшій когда то побѣжденнымъ, сталъ побѣдителемъ и, въ свою очередь, завоевалъ Францію. Пресловутая хартія только признала, по словамъ Гизо, этотъ несомнѣнный фактъ и объявила его правомъ. Представительное правленіе было гарантіей этого новаго права <sup>36</sup>). Споры, происходившіе въ палатѣ депутатовъ, могли казаться странными и непонятными лишь тому, кто смотрѣлъ на нихъ съ точки зрѣнія теоретика, не умѣя пріурочить ихъ къ породившимъ ихъ обстоятельствамъ. Въ дѣйствительности, споры велись «между равенствомъ и привиллегіей, между среднимъ классомъ и старой аристократіей» <sup>37</sup>). Старый порядокъ и новая Франція ведутъ борьбу не на жизнь, а на смерть. Всякая мысль объ ихъ примиреніи—химера <sup>38</sup>).

Мы уже знаемъ, что Гизо понималъ причинную связь между общественными отношеніями съ одной стороны, и умственными теченіями, съ другой. Политическая полемика дала ему лишній случай высказать свой взглядь на этоть счеть. Онъ заявляеть, что «идеи, ученія и самыя конституціи» подчиняются обстоятельствамъ и принимаются народами только тогда, когда они являются орудіемъ и обезпеченіемъ ихъ интересовъ 39). Исторія англійской конституціи особенно хорошо показываетъ, по его мнѣнію, «до какой степени обстоятельства господствуютъ надъ мнимыми теоріями представительной системы» 40). Мы видимъ зданіе англійской конституціи и забываемъ о томъ, какъ оно строилось. «Мы приписываемъ человъческой мудрости прогрессивное развитие, бывшее плодомъ одной необходимости» 41). Теоретики революціи ошибались «или лгали» (курсивъ нашъ), провозглашая самодержавіе парода. На самомъ дълъ ръчь шла не о самодержавии всего народа, а о побъдъ одной части народа надъ другой его частью. Такъ какъ на сторонъ третьяго сословія было огромное численное превосходство, то и возникла теорія народнаго самодержавія. Эта теорія была нужна въ то время, потому что силь необходима доктрина: людямъ «непремънно нужно думать и показать другимъ, что они правы» 42).

Сторонники контръ-революціи всегда отлично понимали, что для достиженія своей ціли они должны захватить власть и вос-

<sup>35)</sup> Du gouvernement de la France, pp. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibid., p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid , p. 22. <sup>38</sup>) Ibid , p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid., p. 91.

<sup>40)</sup> Ibid, p. 127.

<sup>41)</sup> Ibid., p. 290.

<sup>42)</sup> Ibid., p. 138.

пользоваться ею сообразно своимъ интересамъ. Средній классъ съ своей стороны долженъ помнить, что ему нужно не разрѣшать власть, а овладѣть ею  $^{43}$ ).

Представительное правленіе существуетъ затѣмъ, чтобы сосредоточить въ себѣ и выразить общественныя нужды и стремленія, а также затѣмъ, чтобы облекать властью тѣхъ, которые умѣютъ понимать и удовлетворять эти стремленія и нужды <sup>44</sup>). Само собою разумѣется, что по мнѣнію Гизо, такимъ умѣніемъ обладаютъ лишь представители «средняго класса» а оттого и власть должна, по его теоріи, принадлежать именно этому классу, а не той population extérieure, (такъ называетъ Гизо рабочую массу), права которой нужно признавать и защищать, но которая можетъ погубить и себя, и все государство, если только доберется до власти! <sup>45</sup>)

Когда Марксъ и Энгельсъ писали въ «Манифеств», что современная государственная власть есть не болве, какъ комитетъ, выбранный для завъдыванія общественными дълами буржуазіи, они высказывали тотъ же самый взглядъ на созданное буржуазіей представительное правленіе. Только они оцвнивали его уже не съточки зрвнія «средняго класса», а съточки зрвнія того именно «внъшняго населенія» (population extérieure), о господств котораго Гизо не могъ и подумать безъ страха.

Какъ бы тамъ ни было, не подлежитъ ни малъйшему сомнівнію то обстоятельство, что Гизо очень хорошо сознаваль классовый характеръ представляемыхъ и защищаемыхъ имъ соціально-политическихъ тенденцій. Когда сторонники стараго рядка стали обвинять его въ томъ, что, проповъдуя борьбу классовъ, онъ разжигаетъ будто бы дурныя страсти, онъ отвъчалъ, что ему хотелось только резюмировать исторію Франціи. Она полна борьбой сословій или, втрите, соплана ею. Это знали и это говорили за много въковъ до революціи. Это знали и это говорили въ 1789 г. Это знали и это говорили три мъсяца тому назадъ 46). Я думаю, что и теперь всв помнять объ этомъ, хотя меня и упрекаютъ въ томъ, что я высказалъ это. Факты не уничтожаются по желанію и для удобства министерствъ и партій. Что сказали бы всь ть мужественные буржуа, которыхъ посылали въ Генеральные Штаты для защиты и завоеванія правъ третьяго сословія, если бы, воскреснувъ теперь, они услыхали, что дворянство

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Ibid., p. 237.

<sup>44)</sup> Ibid., p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Ibid., р. 326, note. <sup>46</sup>) Писано въ 1820 году.

никогда не воевало съ третьимъ сословіемъ; что оно не чувствовало безпокойства при его возникновеніи, что оно не возмущалось при видь его роста, что оно не мъщало его соціальнымъ и политическимъ успъхамъ?... Выродившіеся потомки расы, нъкогда господствовавшей надъ великой страною и заставлявшей трепетать королей, вы отрекаетесь отъ своихъ предковъ и отъ своей исторіи! Вы сознаете свое паденіе и потому протестуете противъ своего былого величія!». Поднимая річь о борьбів классовъ, Гизо совствить не имълъ въ виду высказать что либо новое: борьба классовъ не теорія и не гипотеза-это самый простой фактъ. «И я повторяю, -- восклицаетъ Гизо, -- что не только нътъ никакой слуги за тъми, которые его видятъ, но почти смъщно отрицать его». Гизо стыдится того, что ему, буржуа, приходится читать дворянству уроки французской исторіи и доказывать ему, что оно стало «слишкомъ смиренно въ своихъ воспоминаніяхъ». А на обвиненія его въ томъ, что онъ разжигаетъ страсти и стетъ раздтьленіе между гражданами, онъ отвъчаетъ восклицаніемъ: «Какъ! Мы должны забыть нашу исторію только потому, что ея выводы оказались неблагопріятными для васъ?»

Эти выписки 46) достаточно характеризують тогдашнее боевое настроеніе Гизо. Для болье полной характеристики укажемь, впрочемь, еще на эпиграфь цитируемаго здысь сочиненія его «Du gouvernement de la France». Онъ взять изъ Паскалевыхъ «Pensées» и гласить такъ: «Пріятно находиться на кораблю

во время бури, когда знаешь, что не погибнешь!»

Во всемъ этомъ классовое самосознаніе буржуазіи выражается такъ ярко, что мы не нуждаемся въ дальнъйшихъ выпискахъ. Поэтому мы не станемъ говорить здѣсь ни о книгѣ Армана Карелля: «Historie de la contre-revolution en Angleterre» (Парижъ 1827), ни объ относящихся къ болѣе позднему времени сочиненіяхъ Алексъя Токвиля. Мы считаемъ твердо установленнымъ тотъ фактъ, что уже во время реставраціи Сенъ-Симонъ и многіе ученые представители французской буржуазіи видѣли въ борьбѣ классовъ главнѣйшую пружину историческаго развитія народовъ новаго времени.

Мы думали, что полезно установить этотъ фактъ, такъ какъ онъ, повидимому, остался неизвъстнымъ многимъ критикамъ «Манифеста Коммунистической Партіи». Вотъ, напр., Эмиль Вандервельдъ категорически утверждаетъ, что понятіе о классовой борьбъ есть «пробный камень демократическаго соціализма въ отличіе его отъ всъхъ другихъ настоящихъ и прошедшихъ формъ со-

<sup>46)</sup> Сдъланныя изъ Avant-propos третьяго изданія брошюры Du gouvernement de la France.

ціализма буржуазнаго и утопическаго», и что это понятіе «впервые было развито со встми его послъдствіями въ «Манифестъ Коммунистической Партіи» 48). Признаемся, что отъ человъка, написавшаго, такъ сказать, юбилейную брошюру по поводу «Манифеста», можно требовать болъе внимательнаго отношенія къ своему предмету.

Точно также и господинъ Вернеръ Зомбартъ, критикуя высказанный въ «Манифестъ» взглядъ на великое историческое значеніе борьбы классовъ, ни единымъ словомъ не указываетъ на то, что въ сороковыхъ годахъ взглядъ этотъ не былъ новымъ въ политической литературъ 49). Вернеръ Зомбартъ придаетъ большее значеніе «исторіи догмъ» (Dogmengeschichte) въ новъйшемъ соціализмѣ. Отъ него тоже можно было бы требовать лучшаго знакомства съ этой исторіей. Въ статьъ «Essai d'interprètation et de critique de quelques concepts du marxisme», напечатанной въ февральской книжкъ «Devenir Social» за 1898 г., г. Бенедетто Кротче чрезвычайно старательно «критикуетъ» ученіе Маркса и Энгельса о борьбъ классовъ. Но и этотъ старательный критикъ. какъ видно, очень далекъ отъ мысли о томъ, что борьбу классовъ проповъдывали еще тееретики буржуазіи.

Укажемъ еще на Томаса Кэркопа, который, «критикуя» ученіе Маркса съ самыхъ различныхъ сторонъ и довольно останавливаясь на «Манифестъ», не догадывается спросить себя. точно ли мысль о влассовой борьбъ принадлежитъ исключительно Марксу $^{50}$ ).

Съ критиками марксизма до сихъ поръ почти всегда происходили такія оказіи: они не замѣчали дѣйствительныхъ промаховъ

<sup>48) &</sup>quot;Золотая свадьба международнаго соціализма" (переводъ съ французскаго), Лондонъ 1899 г., стр. 5. Въ русскомъ переводъ брошюра эта издана "Фондомъ Вольной Русской Прессы" и снабжена маленькимъ предисловіемъ издателей, въ которомъ "эволюція здоровой соціалистической мысли въ Европъ" противопоставляется "догмамъ германскаго соціализма". Почтенные сторонники "здоровой соціалистической мысли" не замътили ни вышеуказанной, ни другихъ ошибокъ Вандервельда и даже кое что прибавили къ нимъ изъ собственнаго запаса. Такъ, они называютъ Вандервельда "марксистомъ и притомъ однимъ изъ наиболѣе ученыхъ и талантливыхъ представителей парламентарнаго соціализма". Послъднее справедливо! Вандервельдъ дъйствительно—одинъ изъ наиболѣе ученыхъ и талантливыхъ представителей соціализма (парламентарнаго и всякаго другого) въ Бельгіи. Но марксистомъ онъ никогда не былъ, какъ могли бы убъдиться въ этомъ его русскіе издатели, ознакомившись съ другими его сочиненіями.

<sup>49)</sup> См. Sozialismus und soziale Bewegung im 19 Jahrhundert, SS 1—2. 50) См. А. History of Socialism by Thomas Kirkop, London 1900, главы 7, 8 и 9.

Маркса и Энгельса, но зато записывали на ихъ счетъ такія ошибки, которыхъ тѣ никогда не дѣлали.

Но промахъ промаху рознь. Разумъется, очень хорошо, когда основатели данной теоріи знаютъ всѣхъ своихъ предшественниковъ и не ошибаются въ своихъ сужденіяхъ о нихъ. Однако, никто не поставилъ бы Дарвину въ большую вину тѣхъ ошибокъ, которыя онъ сдѣлалъ бы, говоря о мѣстѣ, занимаемомъ его собственной теоріей въ исторіи ученій объ эволюціи. Но ссли ктонибудь взялся за критику дарвинизма, а особенно, если бы онъ захотѣлъ написать исторію трансформизма, то онъ обязанъ былъ бы знать предшественниковъ Дарвина, и тогда было бы въ высшей степени странно, если бы онъ, говоря объ этихъ предшественникахъ, удовольствовался простымъ повтореніемътого, что сказалъ о нихъ самъ Дарвинъ.

То же можно замѣтить о критикахъ марксизма и объ историкахъ соціализма. Подъ ихъ перомъ совершенно непростительны такіе промахи по части «исторіи догмы», которые были вполнѣ понятны и извинительны подъ перомъ Маркса или Энгельса.

Но оставимъ пока *критиковъ* и вернемся къ *предшествен*никамъ.

время реставраціи французская буржуазія пережила не одну бурю. Но, ободряемая своими недавними колоссальными побъдами надъ аристократіей, она върила, что нътъ силы. способной положить предълъ ея господству, и бодро смотръла въбудущее, находя, что очень пріятно быть на кораблів во время бури, когда знаешь, что не погибнешь. Она не боялась тогда говорить о классовой борьбъ и насмъщливо отказывалась позабыть исторію своей собственной классовой борьбы въ угоду выродивлиейся аристократіи. По увы! Все течеть, все изм'вняется. Прошло какихъ-нибудь два-три десятка латъ, и буржуазія была вынуждена взглянуть на классовую борьбу съ другой точки зрвнія. Рабочій классъ, —внъшнее населеніе, какъ называль его Гизо, —началъ борьбу противъ ея собственнаго классоваго господства. Вследствіе этого кореннымъ образомъ измінилось настроеніе буржуазіи: изъ революціоннаго оно превратилось въ консервативное. Сорокъ-восьмой годъ былъ страшнымъ урокомъ для буржуазіи. Какъ хорошо поняла она смыслъ этого урока, видно изъ того, что съ этого времени ея теоретики стали проповъдывать «соціальный миръ». Всегда чрезвычайно внимательно и чутко относившійся къ положенію и нуждамъ «средняго класса», Гизо уже въ январт 1849 г. выпустилъ брошюру: «De la Democratie». въ которой воситвается соціальный миръ, ведущій къ «свободъ, спокойствію, благоденствію, достоинству» и ко всъмъ другимъ «вещественнымъ и духовнымъ благамъ». Гизо и въ 1849 г. помнилъ, что соціальная война «сдълала» исторію Франціи; но теперь война эта представляется ему уже не двигателемъ прогресса, а какимъ-то ящикомъ Пандоры, изъ котораго сыплются на его страну ужаснъйшія бъдствія. «Борьба различныхъ классовъ нашего общества наполняетъ собою нашу исторію», повторяетъ онъ. Революція 1879 г. была самымъ общимъ и самымъ могучимъ ея проявленіемъ. Дворянство и третье сословіе, аристократія и демократія, буржуазія и работники, собственники и пролетаріи,—все это лишь различныя формы и различныя фазы соціальной борьбы, отъ которой мы такъ долго страдаемъ... Это бичъ, это стыдъ недостойный нашего времени. Внутренній миръ, миръ между различными классами гражданъ, соціальный миръ! Это—самая важная потребность Франціи, это крикъ спасенія!» 51).

Преобладаніе среднихъ классовъ составляетъ характеристическую черту французской исторіи послѣ 1789 г. Указавъ на это, Гизо пишетъ цѣлый панегирикъ буржуазіи. Но онъ ясно видитъ, что ея господству грозитъ страшная опасность. «Теперь на арену вышелъ новый борецъ. Демократическій элементъ подраздѣлился. Противъ среднихъ классовъ выдвигаютъ рабочіе классы, противъ буржуазіи—пролетаріатъ. И эта новая война тоже ведется на смерть, потому что новый претендентъ такъ же исключителенъ, какъ и всѣ прочіе» 52).

Пролетаріатъ грозитъ уничтожить господство «среднихъ классовъ». «Средніе классы» боятся пролетаріата и потому ихъ теоретики проповѣдуютъ миръ. Но прочный миръ можетъ быть заключенъ только тогда, когда пролетаріатъ перестанетъ оспаривать право буржуазіи на существованіе. Гизо прекрасно понимаетъ это. Онъ доказываетъ теперь, что всѣ классы, существующіе во Франціи составляють «естественные, глубокіе элементы французскаго общества» <sup>53</sup>). И онъ утверждаетъ, что признаніе справедливости этой мысли всѣми борющимися между собою сторонами было бы огромнымъ шагомъ впередъ въ направленіи къ соціальному миру. Въ самомъ дѣлѣ, признавъ справедливость этой мысли, пролетаріатъ тѣмъ самымъ призналъ бы «естественность» своего подневольнаго положенія. Но это-то и нужно было перепуганному идеологу буржуазіи.

Не одинъ Гизо проповѣдывалъ соціальный миръ и не одинъ Гизо измѣнилъ свое отношеніе къ классовой оорьоѣ послѣ того,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) De la Democratie, Парижъ 1849, р. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Ibid., p. 107. <sup>53</sup>) Ibid., p. 105.

какъ на арену выступилъ «новый борецъ». Мы уже знаемъ, какъ относился Минье къ «безчинствамъ» парижской Коммуны. Что касается Ог. Тьерри, то для его настроенія послѣ 1848 г. характерно предисловіе его «Essai sur l'histoire du Tiers-Etat», выпедшему въ 1853 г. Исторія третьяго сословія была исторіей со-ціальной войны средняго класса съ аристократіей. Ог. Тьерри быль, какъ мы знаемъ, однимъ изъ первыхъ, обратившихъ вниманіе читающей цублики на класовый характеръ этой войны. Отрицать этогъ характеръ значило бы лишить исторію третьяго сословія всего ея значенія. Но съ другой стороны, въ 1853 г. Тьерри уже не могъ говорить о классовой борьбъ безъ серьезныхъ оговорокъ. И вотъ онъ оговаривается. Онъ замъчаетъ, что классовая борьба, составляющая предметъ его книги, не имъетъ ничего общаго съ классовой борьбой пролетаріата противъ буржуа-зіи. Описываемая имъ борьба была благодітельна по своимъ последствіямъ и велась въ теченіе целыхъ столетій, а борьба пролетаріата съ буржувзіей началась «только вчера и совершенно нарушаетъ общественную безопасность». Классовой интересъ пролетаріата кажется ему узкимъ, а классовой интересъ третьяго сословія очень *широкимъ* потому, что третье сословіе охватило всю націю, за исключеніемъ дворянства и духовенства.

Это разсужденіе чрозвычайно характерно въ психологическомъ отношеніи, хотя, какъ мы увидимъ ниже, сторонникамъ революціонной борьбы съ буржувзіей очень легко было опроверг-

нуть Ог. Тьерри его же собственными доводами.

Научное убъждение въ исторической важности классовой борьбы было, однако, такъ сильно у французскихъ историковъ временъ реставраціи, что когда у нихъ проходилъ страхъ передъ революціоннымъ движеніемъ пролетаріата, они снова начинали говорить своимъ прежнимъ языкомъ. Для примъра мы опять соплемся на Гизо.

Въ 1858 г. онъ издалъ свои «Вспоминанія», въ первомъ томъ которыхъ рѣчь идетъ именно о томъ времени, когда онъ съ пылкимъ энтузіазмомъ молодости проповѣдывалъ классовую борьбу средняго класса съ аристократіей. Упомянувъ о своей брошюрѣ «Du gouvernement de la France», представляющій, какъ мы уже знаемъ, самое горячее воззваніе къ такой борьбѣ, Гизо признается, что, перечитавъ ее черезъ 36 лѣтъ послѣ ея выхода, онъ вынесъ такое впечатлѣніе: «Разсматривая вещи по существу и въ нихъ самыхъ, какъ историкъ и какъ философъ, я не вижу въ свой брошюрѣ ничего такого, что я долженъ былъ быть взять назадъ. Я продолжаю думать, что высказанныя въ ней общія идеи справедливы, великіе соціальные факты правильно оцѣнены, полити-

ческіе діятели хорошо поняты и вітрно изображены... Но... я слишкомъ много требоваль отъ людей».

Научная добросовъстность взяла верхъ надъ страхомъ передъ «новымъ борцомъ», и престарълый теоретикъ буржуазіи уже не смотритъ на классовую борьбу, какъ на стыдъ и горе Франціи. Онъ утверждаетъ, что въ брошюръ «Du gouvernement» соціальные факты оцѣнены вѣрно, а это значитъ, что соціальная война—борьба классовъ —сдплала исторію Франціи. Откровенно высказывая это, Гизо обнаружилъ несравненно больше уваженія къ научной истинъ, чъмъ всъ тъ нынъшніе «ученые», кэторые избъгаютъ упоминанія о классовой борьбъ съ такимъ же стараніемъ, съ какимъ христіане должны, по совъту апостола Павла, избъгать всякихъ разговоровъ о «мерзостяхъ», запрещенныхъ седьмой заповъдью.

Итакъ, было время, когда буржуазія прекрасно понимала историческую роль классовой борьбы. Если она теперь не понимаетъ или дълаетъ видъ, что не понимаетъ этой роли, если она проповедуетъ «соціальный миръ», то это очень хорошо объясняется дальнайшей исторіей буржуазнаго общества, страхомъ передъ «новымъ борцомъ». И ссли въ настоящее время теоретики буржуазін охотно распространяются на тему о «соціальномъ мирѣ» и ставять въ тяжелую вину соціаль-демократамъ ихъ проповёдь классовой борьбы, то соціаль-демократы могуть ответить имъ, какъ отвъчалъ когда-то Гизо теоретикамъ аристократіи: «Выродившіеся потомки класса некогда безраздельно господствовавшаго надъ цивилизованнымъ міромъ и заставлявінаго трепетать королей, вы отрекаетесь отъ своихъ предковъ и отъ своей исторіи!» И, подобно Гизо, мы имъемъ право насмъщливо удивляться тому, что наши противники стали слишкомъ смиренны въ своихъ воспоминаніяхъ, и иронически спрашивать ихъ: «Неужели мы должны забыть исторію только потому, что ея выводы оказались неблагопріятными для васъ?»

А какъ понимать всъхъ соціалистовъ, которые подъ предлогомъ критики марксизма, хотятъ умалить значеніе классовой борьбы и, подобно его превосходительству, господину министру Мильерану, заявляютъ, что не слъдуетъ возстановлять рабочихъ противъ буржуазіи? Предоставляемъ судить объ этомъ самому читателю.

Въ настоящее время соціализмъ не можетъ не стоять на точкъ зрѣнія классовой борьбы. Но соціалисты не всегда стояли на ней. Пока соціализмъ находился въ дѣтскомъ періодѣ своего развитія, его приверженцы тоже готовы были оплакивать классовую борьбу, какъ стыдъ и горе человѣчества. Этому, какъ будто,

противоръчатъ вышеизложенные взгляды Сенъ-Симона. Но не нужно забывать, что у Сенъ-Симона ръчь вездъ идетъ о борьбъ про-мышленниковъ противъ феодаловъ а не о борьбъ пролетаріата съ буржуазіей. Пролетаріать не существуеть для Сенъ-Симона, какъ классъ, способный играть самостоятельную роль въ исторіч. Въ «Женевскихъ Письмахъ» онъ говоритъ «неимущимъ», что, захвативъ власть во время революціи, они сумѣли создать только голодъ. А въ своей «Промышленной системъ» онъ, желая побудить буржуазію къ принятію его воззрѣній, пугаеть ее рабочимъ классомъ, въ средъ котораго идеи равенства («турецкаго равенства», какъ выражается онъ) могутъ, по его словамъ, получить широкое, но вредное для цивилизаціи значеніе <sup>54</sup>). Буржуа-предприниматели были въ глазахъ Сенъ-Симона естественными руководителями рабочихъ. Авторы «Манифеста» справедливо говорятъ, что творцы утопическихъ системъ «видъли уже антагонизмъ классовъ, равно, какъ и вліяніе разрушительныхъ элементовъ внутри самого господствующаго общества. Но они не видели пролетаріат в никакой исторической самод вятельности, никакого, свойственнаго ему, политическаго движенія». Върные этому воззрѣнію, соціалисты-утописты обращались не къ пролетаріату, а ко всему современному имъ обществу. Такъ, Ж. Перейръ въ своихъ лекціяхъ, читанныхъ въ парижскомъ Атенев въ 1831 г., категорически заявляль отъ лица сень-симонистовъ, что они, какъ «люди прогресса», хотятъ спасти все человъчество, «а не тотъ или другой народъ, не тотъ или другой классъ» 55). Подобно этому и въ глазахъ фурьеристовъ однимъ изъ главныхъ достоинствъ доктрины ихъ учителя являлось то обстоятельство, что она не выражала собою борьбы «противоположныхъ интересовъ въ обществъ» <sup>56</sup>). Наконецъ, укажемъ еще на Луи Блана, который въ январъ 1845 г. писалъ во введении къ своей знаменитой брошюръ «Organisation du travail»: «Въ этой книгъ я обращаюсь къ вамъ, богатые, потому что въ ней говорится о бъдныхъ. ихъ пъло есть ваще пъло».

Такіе взгляды соціалистовъ-утопистовъ представляютъ собою и въ теоретическомъ, и въ практическомъ отношеніи огромный шагъ назадъ въ сравненіи съ вышеизложенными взглядами идеологовъ революціонной буржуазіи и объясняются неразвитостью тогдашняго капитализма. Они не остались, конечно, безъ вреднаго вліянія на развитіе классоваго самосознанія рабочихъ, но

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Du systeme industriel, Paris 1821, pp. 205—207.

<sup>55)</sup> Leçons sur l'industrie, Paris 1832, p. 39. 56) V. Considerant, Destinee Sociale t. II, 3-e ed., pp. 8 и слъд.

они не остановили этого развитія и не могли остановить его. Ростъ капитализма велъ за собою, какъ численный ростъ пролетаріата, такъ и умственное его пробужденіе. Уже въ октябръ 1836 г. существовавшій въ Лондонъ «Рабочій Союзъ» принялъ уставъ, который очень недвусмысленно указывалъ на необходимость разрыва рабочаго класса съ партіями господствующихъ классовъ <sup>67</sup>). Съ другой стороны, во Франціи большинство членовъ тайныхъ революціонныхъ обществъ вербуется въ средъ рабочаго класса.

Съ нашей нынѣшней точки зрѣнія, практическія программы тогдашнихъ коммунистовъ-заговорщиковъ являются еще менѣе удовлетворительными, чѣмъ ихъ теоретическія воззрѣнія. И, однако, ихъ твердая увѣренность въ томъ, что освобожденіе рабочаго класса («народа») немыслимо безъ борьбы съ высшими классами («аристовратіей»), очень выгодно отличаетъ ихъ отъ соціалистовъ утопистовъ. Конечно, борьба кучки людей, составившихъ заговоръ во имя народныхъ интересовъ, ни въ какомъ случаѣ не можстъ быть названа классовой борьбой. Но когда главный контингентъ заговорщиковъ поставляется рабочими, заговоръ представляетъ собой зародышъ революціонной борьбы рабочаго класса. А взглядъ общества «Временъ Года» на «аристократію» указываетъ на тѣсную генетическую связь идей тогдашнихъ французскихъ революціонеровъ-коммунистовъ съ идеями буржуазныхъ революціонеровъ восемнадцатаго вѣка и либеральной оппозиціи реставраціонной эпохи.

Мы видѣли, что классовой интересъ пролетаріата казался Огюстэну Тьерри узкимъ, а интересъ третьяго сословія широкимъ, такъ какъ сословіе это охватывало всю націю, за исключеніемъ аристократіи. Французскіе революціонеры-коммунисты исходили, подобно Огюстэну Тьерри, изъ сознанія необходимости бороться противъ аристократіи въ интересахъ всей остальной части общества. Но они справедливо указывали на то, что родовая аристократія уступила мѣсто денежной, и что поэтому борьба за широкіе общественные интересы должна вестись уже не противъ дворянства, а противъ буржуазіи. Логика была, очевидно, на ихъ сторонѣ и они имѣли полное право упрекать своихъ буржуазныхъ противниковъ въ непослѣдовательности.

По мъръ того, какъ росло и обнаруживалось противоръчіе интересовъ эксплуатируемыхъ съ интересами эксплуататоровъ, росло и кръпло сознаніе пеобходимости борьбы между пролетаріатомъ

<sup>58)</sup> Die Entstehung und die oekonomische Grundsätze des Chartismus von Dr. John L. Tildsley, Jena, 1898 crp. 2—4.

и буржуазіей. Но въ самомъ сознаніи этомъ было еще очень много утопическихъ элементовъ. Въ коммунистической и соціалистической литературт сороковыхъ годовъ понятіе о борьбт классовъ далеко еще не достигало той степени ясности, какая была ему свойственна, напримтръ, у Гизо. Въ этомъ отношеніи буржуазная идеологія превзойдена была только «Манифестомъ».

ВЗГЛЯДЪ Маркса и Энгельса на борьбу классовъ, на значеніе политики въ этой борьбъ и на зависимость государственной власти отъ господствующихъ классовъ тождественъ со взглядами на тъ же предметы Гизо и его единомышленниковъ. Вся разница въ томъ, что одни отстаиваютъ интересы пролетаріата, между тъмъ, какъ другіе защищали интересы буржуазіи. Мъстами «Манифестъ» говоритъ языкомъ памфлетовъ Гизо, или, если хотите, нъкоторые памфлеты Гизо отчасти говорятъ языкомъ «Манифеста» 60). Но у авторовъ «Манифеста» понятіе о борьбъ классовъ является составною частью стройной исторической теоріи, между тъмъ, какъ въ исторической теоріи Гизо, Тьерри, Минье и другихъ современныхъ имъ идеологовъ буржуазіи еще не сведены концы съ концами. И это составляетъ, разумъется, огромное преимущество «соціальной философіи» Маркса и Энгельса.

Ниже мы внимательно разсмотримъ это преимущество. Но прежде нужно подвергнуть критикъ нъкоторыя «критическія» замъчанія нъкоторыхъ критиковъ марксизма.

Г. Вернеръ Зомбартъ говоритъ:

«Начиная «Коммунистическій Манифестъ» словами: «Вся исторія общества была до сихъ поръ исторіей борьбы влассовъ», Карлъ Марксъ высказалъ одну изъ величайшихъ истинъ, наполняющихъ наше стольтіе. Но онъ высказалъ не всю истину. Ибо невърно то, что вся исторія общества сводится единственно въ борьбъ классовъ. Если мы, вообще, хотимъ обнять всемірную исторію одной формулой, то мы должны будемъ, я думаю, сказать. что вся исторія общества вращается вокругъ двухъ противоположностью, понимая слово національной и національной противоположностью, понимая слово національность въ самомъ пирокомъ смыслъ. Человъчество въ своемъ развитіи сначала собирается въ общества, которыя первоначально ведутъ взаимную борьбу, но потомъ внутри ихъ начинается борьба ихъ членовъ

<sup>60)</sup> Для примъра напомнимъ приведенныя выше строки изъ брошюры Гизо о демократіи, написанной въ 1849 году: "Борьба различныхъ классовъ наполняетъ собою всю нашу исторію... Дворянство и третье сословіе, аристократія и демократія, буржуазія и работники, все это лишь различныя формы и различныя фазы соціальной борьбы"... Это почти дословно то, что говорится въ началъ первой главы "Манифеста".

за болће высокое положеніе... Такимъ образомъ, мы видимъ, съ одной стороны, стремленіе къ богатству, силѣ и значенію цѣлыхъ обществъ, а съ другой—стремленіе къ тѣмъ же цѣлямъ отдѣльныхъ членовъ. Таковы, кажется мнѣ, двѣ противоположности, наполняющія собою всю исторію.

Марксъ нашелъ часть истины. Критически мыслящій г. Зомбартъ съ своей стороны дополнилъ сказанное Марксомъ, и теперь мы. къ нашему счастью и удовольствію, обладаемъ полной истиной, свободной отъ крайностей и преувеличеній. Это очень пріятню, но, во первыхъ, взаимная борьба отдъльныхъ членосъ общества за болѣе высокое положеніе не есть еще борьба классовъ, какъ это прекрасно доказываютъ своимъ примѣромъ современные намъ предприниматели, которые ожесточенно борются между собою за покупателей, но чужды всякой мысли о классовой борьбъ съ себъ подобными. А во-вторыхъ, что такое «національная борьба» г. Зомбарта? Это есть не что иное, какъ борьба отдѣльныхъ государствъ между собою. Спрашивается, неужели же авторы «Манифеста» упустили изъ виду историческое значеніе этой борьбы? Это было бы странно. Тъмъ болѣе странно, что тѣ же авторы и въ томъ же «Манифестъ» говорятъ, что буржувазія всякаго даннаго государства ведетъ непрерывную борьбу съ буржувазіей другихъ государствъ («Манифестъ», стр. 13). Въ чемъ же дѣло? Просто на просто въ томъ, что г. Вернеръ Зомбартъ плохо понялъ мысль «Манифеста».

Въ какомъ смыслѣ употребляетъ Марксъ слово общество? Въ томъ же самомъ смыслѣ, въ какомъ употреблялъ его Гизо, разсуждая о зависимости политическаго строя отъ общественнаго 62). И у того и у другого слово общество есть сокращенное обозначене того, что они же называли гражданскимъ обществомъ въ отличе от государства. Когда авторы «Манифеста» говорятъ, что буржуазія каждой данной страны ведетъ непрерывную борьбу съ буржуазіей другихъ странъ, то они имѣютъ въ виду борьбу между государствами, международную или—по терминологіи г. Вернера Зомбарта—національную борьбу. А когда они говорятъ, что вся исторія общества была до сихъ поръ исторіей борьбы классовъ, они подразумѣваютъ исторію гражданскаго общества. или, иначе, внутреннюю исторію государствъ 63. Эта исторія была, по ихъ мнѣнію, исторіей борьбы классовъ, и относительно этой исторіи съ ними по существу соглашается ихъ «критикъ». Выходитъ,

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) См. выше.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Ср. предисловіе къ "Zur Kritik", гдѣ хорошо видно, какое значеніе придаетъ Марксъ слову "общество".

значитъ, что сдъланная г. Зомбартомъ поправка есть не болъе, какъ плодъ недоразумънія.

Маркса и Энгельса чаще всего «критикуютъ» такимъ образомъ: сначала ихъ немножко не поймутъ или исказятъ, а потомъ немножко поправятъ. И такъ поступаютъ милостивые критики, а немилостивые совсѣмъ уже не стѣсняются съ ними: они безцеремонно приписываютъ имъ ахинею, глубокомысленно заявляя, что пора уже покончить съ марксовой «догмой».

Бенедетто Кроче находить неяснымъ самое понятіе о борьбъ классовъ. «Я готовъ сказать,—говорить онъ,—что исторія есть борьба классовъ: 1) когда существують классы; 2) когда они имъютъ противоположные интересы; 3) когда они сознаютъ ихъ противоположность. Но это привело бы насъ къ тому юмористическому положенію, что исторія есть борьба классовъ только тогда, когда она есть... борьба классовъ! Въ дъйствительности, случилось, что классы не имъли противоположныхъ интересовъ и очепь часто они не сознаютъ ихъ противоположности, что очень хорошо извъстно соціалистамъ, которые стараются, иногда безуспъшно, (такъ, напримъръ, это до сихъ поръ имъ не удавалось и въ крестьянской средъ), породить ея сознаніе въ новъйшемъ пролетаріатъ».

Эти замъчапія могуть показаться на первый взглядь довольно мъткими и потому заслуживають вниманія.

Борьба классовъ имъетъ мъсто только тамъ и только тогда, гдѣ и когда существуютъ классы. Это, конечно, совершенно върно: странно было бы говорить о классовой борьбѣ въ такомъ обществѣ, въ которомъ отсутствуютъ классы. Но въ какомъ же обществѣ они отсутствуютъ? Только въ самомъ первобытномъ. Въ такомъ обществѣ есть своего рода равновѣсіе интересовъ. Но оно неустойчиво: уже на очень ранней ступени развитія еще за долго до полнаго разложенія родовой организаціи, въ средѣ «дикарей» появляется имущественное неравенство, а вслѣдъ за нимъ не только антагонизмъинтересовъ, нои сознаніе этого антагонизма. Однимъ изъ самыхъ замѣчательныхъ произведеній эскимосской поэзіи является сказка, герой которой, —сынъ бодной вдовы, — мститъ своимъ богатымъ сородичамъ за испытанныя отъ нихъ униженія. А между тѣмъ у эскимосовъ до сихъ поръ еще чрезвычайно сильно чувство солидарности, воспитанное первобытнымъ коммунизмомъ.

Кром того, нужно помнить, что въ первобытном то обществ точень рано возникаетъ разделение труда между мужчинами и женщинами, чемъ порождается антагонизмъ половъ, свазывающися и въ пище, и въ нравахъ, и въ развлеченияхъ, и въ искусстве, и даже въ языке. Тому, кто упустить изъвиду мате-

ріальныя и духовныя послѣдствія этого антагонизма половъ останутся совершенно непонятными многія важныя стороны первобытной жизни. А если мы перейдемъ къ болѣе развитымъ обществамъ, то безъ труда замѣтимъ, какъ существованіе въ нихъ различныхъ классовъ, такъ и ихъ безпрерывную борьбу, отражающуюся и въ государственномъ устройствѣ, и въ правѣ, и въ религіи, и въ поэзіи, и во всемъ, вообще, художественномъ творчествѣ.

Върно и то, что интересы различныхъ общественныхъ классовъ не всегда противоположены. Но для возникновенія классоваго антагонизма достаточно простого различія интересовъ. Тамъ, гдъ между объдными и богатыми еще не установились отношенія наемниковъ къ нанимателямъ неръдко замъчается именно только это различіе, которое, однако, порождаетъ жестокую борьбу классовъ. А многда для возникновенія классовой борьбы не нужно и имущественнаго неравенства, а достаточно различія мъстныхъ интересовъ, какъ это хорошо видно изъ первоначальной исторіи Аеинъ съ ея борьбой между діакріями, параліями и педіеями 65).

Говоря, что антагонизмъ интересовъ не всегда сознается общественными классами, г. Кроче высказываетъ мысль, върную только отчасти. Возьмемъ хогь русскую исторію. Много ли въ ней можно насчитать крестьянскихъ возстаній? Очень немного: возстаніе Разина и Пугачева въ Великороссіи и казацкія войны въ Малороссіи наполняють собою нъкоторые, сравнительно лишь весьма непродолжительные періоды, отділенные одинь отъ гого болбе или менбе длинными промежутками. Но чемъ характеризуются эти промежутки? «Соціальнымъ миромъ»? Нътъ. о соціальномъ миръ или хотя бы о перемиріи и тогда ничего не слышно. «Соціальная война» не прекращается и въ эти промежутки, она только измъняетъ свой характеръ, изъ явной дълаясь скрытою. Общество по прежнему остается раздъленнымъ на два враждебныхъ лагеря: здъсь - «паны», «господа», тамъ- «хлопы». «мужики». Каждый изъ этихъ двухъ лагерей очень хорошо дитъ стъпу враждебныхъ чувствъ, взглядовъ и дъйствій. отдъляющую его отъ другого лагеря: «господа» бранятъ «мужиковъ» и и стараются «подтянуть» ихъ какъ можно больше, «мужики» смъются надъ «господами» и сопротивляются «подтягиванію» всёми зависящими отъ нихъ способами. И каждый годъ, даже каждый мъсяцъ, скрытая война то тамъ, то здъсь переходила въ явную,

<sup>65)</sup> Cm. Griechische Geschichte von E. Curtius, I. B., Berlin, 1857, SS. 254—255; cp. Hegel's Philosophie der Geschichte (herausgegeben von E. Gans), S. 261: "Der Unterschied der Stände beruht auf der Verschiedenheit der Lo calität.

ограниченную, правда, малымъ райономъ; мужики «бунтуютъ», господа «усмиряютъ» съ помощью находящейся въ ихъ распоряженіи военной силы. Наши народники были правы, утверждая, что борьба крестьянъ за землю и волю проходитъ красной нитью черезъ всю русскую исторію. Но что же такое эта борьба за землю и волю, если не классовая борьба... «Мужикъ» прекрасно сознавалъ противоположность своихъ интересовъ съ интересами помъщиковъ. И если, тъмъ не менъе, борьба, веденная имъ, не можетъ быть названа сознательной классовой борьбою, то только потому, что для сознательной классовой борьбы недостаточно видъть антагонизмъ интересовъ, а нужно еще понимать, какими средствами могутъ быть побъждены люди, защищающие противоположные интересы. Русское крестьянство, какъ извъстно, не отличалось этимъ пониманіемъ. Поэтому и веденная имъ борьба была въ значительной степени «стихійной» борьбою. Но она не нереставала быть классовой борьбой.

Г. Кроче смѣшиваетъ сознательную борьбу съ сознаніемъ аштагонизма и потому думаетъ, что тамъ, гдѣ нѣтъ сознательной классовой борьбы, классовая борьба совершенно не имѣетъ мѣста. Онъ не понимаетъ, что болѣе или менѣе ожесточенная, явная или скрытая, сознательная или безсознательная классовая борьба есть повсемѣстное слѣдствіе раздѣленія общества на классы.

Върно, навонецъ, и то, что современные соціалисты встми силами стараются развивать самосознаніе рабочихъ. Но мы не понимаемъ, какимъ образомъ г. Кроче можетъ ссылаться на этотъ безспорный фактъ, какъ на доводъ противъ ученія о борьбъ классовъ. О современныхъ соціалистахъ можно сказать словами «Манифеста»: «Они отличаются отъ другихъ рабочихъ партій только тъмъ, что на различныхъ стадіяхъ, черезъ которыя проходитъ борьба пролетаріевъ противъ буржуа, они всегда защищаютъ общіе интересы движенія въ его цёломъ». Но изъ этого вытекаетъ только тотъ выводъ, что не вст рабочіе отличаются одинаковой степенью классоваго самосознанія и не вст одинаково хорошо понимаютъ общіе интересы рабочаго движенія.

Разділеніе общества на классы вызывается экономическимъ его развитіемъ. Но ходъ идей опережается ходомъ вещей. Поэтому, сознаніе людьми отношеній существующихъ между ними въ общественномъ процессъ производства, отстаетъ отъ развитія этихъ отношеній. Кромъ того, даже въ предълахъ одного и того же класса сознаніе развивается не одинаково быстро: одни изъ его членовъ раньше. другіе позже схватываютъ сущность даннаго порядка вещей. Этимъ создается возможность идейнаго воздъйствія передовыхъ на отсталыхъ, соціалистовъ на такихъ пролетаріевъ, которые еще не дошли до соціалистическаго міросозерцанія.

Г. Кроче хочетъ, повидимому, сказать, что классоваго сознанія вовсе нътъ тамъ, гдъ еще нужно развивать его. Но, во первыхъ, недостаточное развитие самосознанія еще не означаеть его отсутствія. А во вторыхъ, если бы и можно было встрътить теперь такихъ рабочихъ, которые върили бы въ гармонію ихъ интересовъ съ интересами предпринимателей, то о такихъ отсталыхъ и совершенно лишенныхъ классоваго самосознанія рабочихъ нужно было бы сказать, что они еще не раздълались съ міросозерцаніемъ, свойственнымъ періоду классовой борьбы другого рода: борьбы третьяго сословія съ аристократіей. Тогда третье сословіе еще не сознавало экономического антагонизма, таившагося въ его собственныхъ нъдрахъ. Нельзя удивляться, если взгляды, выработавшінеся въ эпоху классовой борьбы одного рода, отчасти сохранились, какъ пережитокъ, до нашей эпохи, ознаменовавшейся классовой борьбой другого рода: въдь развитие сознания отстаетъ отъ развитія экономики.

Выходить, что въ современномъ обществѣ, куда не оглянешься, вездѣ увидишь вліяніе борьбы классовъ. Выходитъ такъже, что «юмористическія» положенія высказываетъ не кто другой, какъ самъ г. Кроче.

Г. Кроче — умный и способный человъвъ. Но въ его мышленіи не достигаетъ діалектическаго элемента, и этимъ недостаткомъ обусловливаются почти вст его «критическія» потуги и неудачи 67).

Пойдемъ дальше. Выше мы сказали, что авторы «Манифеста» обладали стройной исторической теоріей, между тъмъ, какъ въ историческихъ взглядахъ идеологовъ буржуазіи не были сведены концы съ концами. Теперь намъ надо пояснить и указать это.

Ог. Тьерри, Минье, Гизо и другіе историки, стоявшіе на точкъ зрѣнія интересовъ «средняго класса», видѣли въ имущественныхъ отношеніяхъ самую главную, самую глубокую основу политическаго строя данной страны и даже взглядовъ, господствовавшихъ въ ней <sup>68</sup>).

<sup>67)</sup> Замътимъ мимоходомъ, что отождествленіе "крестьянъ" съ "новъйшими пролетаріями" въ высшей степени странно со стороны человъка, все таки недурно знакомаго съ литературой предмета.

<sup>68)</sup> Если это предисловіе попадетъ въ руки ученаго проф. Карѣева, то онъ воскликнетъ по нашему адресу, какъ воскликнулъ уже по адресу другого писателя: "Это говорится о Гизо, признававшемъ такую важную роль за индивидуальнымъ развитіемъ! Это говорится объ Ог. Тьерри съ его теоріей расъ, играющей такую роль въ объясненіи событій \*! ("Старые и новые этюды", стр. 209). Но ученый профессоръ воскликнетъ такъ только по незнанію дъла. Гизо дъйствительно приписывалъ большое значеніе индивидуальному развитію, но это развитіе фигурируетъ у него, какъ желательное послъдствіе общественнаго развитія, а не какъ одна

No. II. II. exanoba "

No. III.

Въ этомъ отноменіи ихъ взгляды мало чёмъ отличаются отъ взглядовъ Маркса и Энгельса, и когда Марксъ впоследствій писалъ, что правовыя отношенія и государственныя формы не объясняются ни собственной своей природой, ни, такъ называемымъ, общимъ развитіемъ человъческаго духа, а коренятся въ матеріальныхъ жизненныхъ отношеніяхъ, совокупность которыхъ Гегель называлъ гржданскимъ обществомъ <sup>69</sup>) — онъ только повторялъ выводы, къ которымъ значительно раньше его пришла, подъ вліяніемъ общественнаго развитія и связанной съ нимъ борьбы классовъ, историческая наука. Вся разница сводилась къ тому, что у предшественниковъ Маркса происхожденіе имущественныхъ отношеній и интересовъ оставалось совсемъ невыясненнымъ, между тёмъ, какъ у Маркса оно выходило совершенно понятнымъ.

У Гизо, Минье, Тьерри и у встхъ историковъ и публицистовъ, стоявшихъ на ихъ точкъ зрънія, имущественныя отношенія общества неръдко объяснялись завоеваніемъ. Но они сами указывали на то. что завоеваніе совершается ради извъстныхъ «положительныхъ интересовъ». Откуда же берутся эти интересы? Исно, что ихъ существованіе обусловливается имущественными отношеніями, какъ въ странъ завоевателей, такъ и въ той странъ, которая подпадаетъ подъ ихъ иго то). Получается заколдованный кругъ: имущественныя отношенія и интересы объясняются завоеваніемъ, а завоеваніе объясняется имущественными отношеніями

изъ его основныхъ причинъ. Что касается Тьерри, то въ его исторической теоріи отводится большое мъсто не "расамъ" а завоеванію одной расы другою Съ какою же цълью совершаются завоеванія? На этотъ вопросъ Тьерри, не колеблясь, отвътилъ бы: ради положительныхъ (имущественныхъ) интересовъ Такъ, по крайней мъръ, отвъчаетъ его знаменитая книга, Historie de la conquête de l'Angleterre par les Normands. Вспомните слъдующее мъсто. Передъ гастинской битвой одинъ изъ ангеловъ говоритъ: "Мы должны защищаться потому, что дъло идетъ не о новомъ королъ, а совсъмъ о другомъ предметъ. .. Норманъ роздалъ земли своимъ военачальникамъ, своимъ всадникамъ, всъмъ своимъ людямъ. И если онъ сдълается нашимъ королемъ, онъ вынужденъ будетъ передать въ распоряжение своихъ людей наше имущество, нашихъ женъ и дочерей". Съ своей стороны, Вильгельмъ-завоеватель говорилъ своимъ воинамъ: "Сражайтесь хорошенько и убивайте всъхъ, ибо если мы побъдимъ, мы всъ будемъ богаты. То, что я пріобръту, пріобрътете и вы, то, что я завоюю, завоюете и вы; если у меня будетъ земля, будетъ она и у васъ. (См. стр. 300 перваго тома парижскаго изданія 1825 г.). Возраженія г. Каръева противъ "экономическаго матеріализма" такъ полны недоразумъній и такъ безсодержательны, что заставляютъ вспоминать слова Прудона: Il faut qu'un professeur parle, parle, parle, non pas pour dire quelque chose, mais pour ne pas rester muet.

<sup>69)</sup> Zur Kritik der politishen Oekonomie, Vorwort.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) См. примъчаніе 68.

и интересами. Пока историческая теорія не вышла изъ этого заколдованнаго круга, она по необходимости впадала въ эклектизмъ и въ противоръчія. Такихъ противоръчій не мало у всъхъ вообще историковъ разсматриваемаго направленія.

Иногда историки аппелировали къ человъческой природъ. Но одно изъ двухъ: человъческая природа или остается неизмънной въ продолжение историческаго процесса, или она измъняется. Если опа остается пеизмънной, то очевидно, что не ею могутъ быть объясняемы перемъны, совершающіяся въ исторіи. А если она сама измъняется, то ссылки на нее ничего не объясняютъ, такъ какъ намъ надо прежде всего объяснить причины ея собственныхъ измъненій: новый заколдованный кругъ, новый источникъ противоръчій и эклектизма въ исторической наукъ.

Яркимъ примъромъ такого эклектизма и такихъ противоръчій можетъ служить знаменитая внига Товвиля «О демократіи въ Америкъ», которую Ройе-Колляръ называлъ продолжениемъ книги Монтескье «О духъ законовъ». Токвиль говоритъ, что разъ данъ извъстный соціальный строй, его можно разсматривать, какъ первую причину большей части законовъ, обычаевъ и идей, «опредълнощихъ собою поведение націй». Чтобы понять законодательство и нравы даннаго народа, надо начать съ изученія соціальнаго строя 71). Но откуда же берется соціальный строй? Въ отвътъ на это Токвиль ссылается на человъческую природу. Мы уже знаемъ, что такія ссылки ничего не объясняють. Зналъ, или по крайней мере, подозреваль это и самь Токвиль, который еще въ своихъ письмахъ изъ Америки говорилъ: «Здъсь процвътаютъ такія учрежденія, которыя непремінно вызвали бы перевороть во Франціи. Люди здісь такіе же, какъ и у насъ, но только они поставлены въ другія условія» 72).

Изъ этихъ словъ вытекаетъ тотъ неизбъжный и несомнънный выводъ, что человъческая природа совсъмъ не даетъ намъключа для пониманія американскихъ учрежденій.

Въ другихъ мѣстахъ Токвиль старается объяснить происхождение соціальнаго строя дѣйствіемъ законовъ. Но такъ какъ по его же словамъ, законодательство страны объясняется ея соціальнымъ строемъ, то мы опять наталкиваемся на противорѣчіе. Самъ Токвиль болѣе или менѣе смутно сознавалъ это противорѣчіе и старался справиться съ нимъ. Но всѣ его усилія остались напрасными: его анализъ оказался въ этомъ случаѣ совершенно безсильнымъ.

<sup>71)</sup> Cm. De la Democratie en Amerique, Paris 1836, t. I, p. 74.

<sup>72)</sup> Nouvelle correspondance de Alexis Tocqueville, Paris 1866; письмо къ отцу отъ 3-го іюня 1830 г.

Историческая теорія Маркса разрѣшаетъ это противорѣчіе и тѣмъ самымъ вноситъ ясность и послѣдовательность туда, гдѣ до тѣхъ поръ было много важныхъ частностей, глубокихъ мыслей и вѣрныхъ замѣчаній, но не было основного принципа, способнаго связать всѣ эти важныя частности, глубокія мысли и вѣрныя замѣчанія въ одно стройное цѣлое.

По теоріи Маркса, соціальный строй—общественныя отношенія людей— объясняется ихъ экономическими отношеніями: «анатомію гражданскаго общества надо искать въ его экономіи». Чъмъ же создаются отношенія этого рода? Если бы Марксъ сталь объяснять ихъ происхожденіе взглядами, чувствами или вообще «природой» людей, то онъ попалъ бы въ тъ же самыя противоръчія, въ какихъ вращались его предшественники. Но Марксъ объясняеть его совершенно иначе.

Чтобы жить, люди должны производить. Чтобы производить, они должны извъстнымъ образомъ сочетать свои усилія, установить другь съ другомъ извъстныя отношенія, которыя у Маркса называются производственными отношеніями. Совокупность этихъ отношеній и составляетъ экономическую структуру общества, на основъ которой выростаютъ всъ другія (сопіальныя) отношенія людей и, между прочимъ, весь «гражданскій бытъ». игравшій такую важную роль въ теоріяхъ французскихъ историковъ временъ реставраціи.

Въ каждую данную эпоху характеръ производственныхъ отношеній опредъляется не «случаемъ» и не «природой» людей, а тъми естественными условіями, среди которыхъ людямъ приходится бороться за свое существованіе. Отъ этихъ условій и прежде всего отъ свойствъ географической среды — зависитъ состояніе производительныхъ силъ, находящихся въ распоряженіи людей. Данному состоянію производительныхъ силъ соотвътствуютъ данныя отношенія производства, а даннымъ отношеніямъ производства соотвътствуетъ данный соціальный строй, свойства котораго, вліяя на психику людей, обусловливаютъ собою умственное, нравственное и все вообще, такъ называемое, духовное развитіе людей.

Но самый процессъ производства и сочетание человъческихъ усилій въ этомъ процессъ, увеличивая запасъ опыта, ведутъ къ дальнъйшему развитію производительныхъ силъ, вслъдствіе вотораго возникаетъ и постепенно усиливается несоотвътствіе между этими силами съ одной стороны и производственными отношеніями съ другой. Прежде эти отношенія содъйствовали дальнъйшему росту производительныхъ силъ, теперь они начинаютъ задерживать его. Тогда начинается революціонпая эпоха общественнаго развитія, которая рано или поздно заканчивается разрушеніемъ

устартлыхъ производственныхъ, -- а, слтдовательно, и имущественныхъ-отношеній и всего «гражданскаго быта».

Борьба противъ устарълыхъ производственныхъ отношеній заставляетъ людей стать въ критическое отношеніе не только къ старому общественному порядку, но также къ тъмъ идеямъ, къ тъмъ чувствамъ, и, вообще, къ той «психикъ», которая выросла на почвъ стараго порядка. Революціонному движенію въ области общественныхъ отношеній соотвътвуетъ, поэтому, революціонное движеніе въ области духовной жизни. «Трудно ли понять, — говорятъ Марксъ и Энгельсъ во второй главъ «Манифеста», — что съ образомъ жизни людей, съ ихъ общественными отношеніями, съ ихъ общественнымъ положеніемъ, — мъняются также ихъ представленія, воззрънія, понятія, словомъ все ихъ міросозерцаніе. Что же доказываетъ исторія идей, если не то, что умственная дъятельность преобразуется вмъсть съ матеріальной?»

Такова историческая теорія Маркса и Энгельса. Эта теорія пропитываетъ собой весь «Манифестъ» и составляетъ то, что можно.

не рискуя ошибиться, назвать его основною мыслью.

Съ точки зрѣнія этой основной мысли авторы «Манифеста» оцѣниваютъ и свою собственную эпоху. Если они считаютъ ее революціонной, то именно и единственно потому, что они замтчаютъ несоотвѣтствіе между созданными капитализмомъ производительными силами и свойственными капитализму отношеніями производства. «Современное буржуазное общество съ его организаціей производства и обмѣна,—говорятъ они,—какъ бы волшебствомъ создавшее такія могущественныя средства производства и сообщенія, находится въ положеніи волшебника, который не въсостояніи справиться съ вызванными его заклинаніями подземными силами. Вотъ уже нѣсколько десятилѣтій исторія промышленности и торговли представляетъ собою исторію возмущенія современныхъ производительныхъ силъ противъ современной организаціи производства, противъ имущественныхъ отношеній, этихъ условій жизни для буржуазіи и ея господства. Чтобы пояснить это, достаточно назвать торговые кризисы, которые, возвращаясь періодически, все болѣе и болѣе угрожаютъ существованію всего буржуазнаго общества» («Манифестъ», стр. 8).

Такъ какъ буржуазныя отношенія производства ставятъ ра-

Такъ какъ буржуазныя отношенія производства ставять рабочихъ въ тяжелую зависимость по отношенію къ капиталу, то неудивительно, что въ ихъ средъ существуетъ недовольство, которое растетъ вмъстъ съ ростомъ указаннаго противоръчія и приходитъ въ революціонное движеніе, направляющееся противъ всего нынъшняго общественнаго порядка. Буржуазія «не только выковала оружіе, которое нанесетъ ей смертельный ударъ, она порадила также людей, которые направять это оружіе—современныхъработниковъ, пролетаріевъ («Манифестъ» стр. 9).

Все это показываеть, до какой степени невърно характеризуется историческая теорія Маркса и Энгельса общеупотребительнымъ терминомъ: экономическій матеріализмъ. Если онъ долженъ обозначать теорію, признающую имущественный интересъ главнъйшимъ двигателемъ историческаго прогресса, то французскихъ историковъ временъ реставраціи можно съ полнымъ правомъ назвать экономическими матеріалистами. Но эти «экономическіе матеріалисты» были на самомъ дѣлѣ совершенно чужды матеріализма и оставались идеалистами, поскольку не делались эклектиками. Происхождение имущественныхъ отношений и интересовъ получало у нихъ совсъмъ не матеріалистическое объясненіе. Если же теорія Маркса была насквозь пропитана матеріализмомъ, то вовсе не потому, что она отводила въ исторіи чрезвычайно важную роль имущественнымъ интересамъ, а нотому, что, пріурочивая развитіе этихъ интересовъ къ развитію производственныхъ отношеній, вызываемому ростомъ производительныхъ силъ, она впервые дала матеріалистическое объясненіе эволюціи общественной мысли, совершенно утративъ идеалистическое объяснение этой эволюціи свойствами человъческаго «духа» или вообще человъческой «природы». Неудивительно, поэтому, что полумарксисты, возстающие противъ матеріализма, упорно держатся за выраженіе: «экономическій матеріализмъ».

Они понимаютъ. что подъ этимъ выраженіемъ могутъ укрыться совершенно идеалистическіе взгляды  $^{73}$ ).

Бывшій марксистъ и соціаль-демократъ, г. Бернштейнъ находитъ, что историческая теорія Маркса и Энгельса наиболѣе точно обозначается предложеннымъ Бартомъ названіемъ: экономическое пониманіе исторіи. Послѣ всего сказаннаго излишне говорить, что это мнѣніе г. «критика» основывается лишь на полномъ непониманіи истиннаго характера «критикуемой» теоріи 74).

Разъ заговоривъ объ этомъ «критикъ» напомнимъ читателю, что, по его мнънію, историческая теорія Маркса и Энгельса.

<sup>73)</sup> Хорошій примъръ: историческіе взгляды Сенъ-Симона имъли идеалистическую основу, а между тъмъ и онъ, какъ мы видъли, былъ экономическимъ матеріалистомъ не меньше Минье, Гизо или Ог. Тьерри.

<sup>74)</sup> Г. Бернштейнъ утверждаетъ, что "на основъ матеріалистическаго пониманія исторіи покоится ученіе о классовой борьбъ" ("Условія возможности соціализма", Лондонъ 1900, стр. 17). Читатель знаетъ теперь, что
ученіе о классовой борьбъ возможно не только на основъ матеріалистическаго пониманія исторіи. Но какое дъло до этого г. Бернштейну? Онъ"критикуетъ", а не изучаетъ.

сама прошла черезъ процессъ развитія, въ результатъ котораго получилось иткоторое ограничение роли экономическаго «фактора» въ исторіи, въ пользу другихъ, не-экономическихъ «факторовъ». Въ пользу этого своего мнънія г. Бернштейнъ приводитъ такіе доводы. Въ 1859 г. въ предисловіи въ «Zur Kritik der politischen Oeconomie», Марксъ признаетъ за опредъляющій факторъ данныя матеріальныя производительныя <sup>75</sup>) силы и производственныя отношенія «людей», между тъмъ, какъ позже, въ споръ съ Дюрингомъ, Энгельсъ «еще при жизни Маркса и въ согласіи съ нимъ», даетъ историческому матеріализму другое «объясненіе». Именно: «Тамъ значится, что, послыднія 76) причины всёхъ общественныхъ перемёнъ и переворотовъ надлежитъ искать не въ головахъ людей, а въ измъненіяхъ способа производства и обмъна. Но послъднія причины не исключають одновременно дъйствующихъ другихъ причинъ, - причинъ второй, третьей и другихъ степеней, —и ясно, что чъмъ значительнъе рядътакихъ причинъ, тъмъ сильнъе ограничивается, какъ качественно, такъ и количественно опредъляющая сила послъднихъ причинъ. Фактъ вліянія ихъ остается, но окончательная форма вещей зависить не отъ него одного» 77).

Г. Бернштейнъ думаетъ, что «въ позднъйшихъ работахъ Энгельсъ еще больше ограничилъ опредъляющую силу производственныхъ отношеній». Въ доказательство онъ указываетъ на два письма Энгельса, напечатанныхъ въ «Socialistischer Akademiker» за октябрь 1895 года и написанныхъ—одно въ 1890, а другое въ 1894 г. Содержаніе этихъ писемъ хорошо характеризуется двумя цитатами, сдъланными изъ нихъ г. Бернштейномъ.

Первая изъ нихъ гласитъ: «Такимъ образомъ, имѣются безчисленныя, взаимно-скрещивающіяся силы, безконечная группа паралеллограмовъ силъ, дающихъ равнодюйствующую, —историческое событіе, —которая сама опять можетъ разсматриваться, какъ продуктъ силы, работающей, какъ цѣлое, безъ сознанія и воли, ибо то, что каждый въ отдѣльности желаетъ, встрѣчаетъ помѣху со стороны всѣхъ другихъ и то, что получается, есть нѣчто, чего не желалъ никто» (письмо 1890 г.).

Во второй цитатъ мы читаемъ слъдующее: «Политическое,

 $<sup>^{75}</sup>$ ) Русскій переводчикъ г. Э. Бернштейна поставилъ вмѣсто производительныхъ—производственныя силы ("Условія возможности соціализма", стр. 6). Это совершенная безсмыслица.

<sup>76)</sup> Русскій переводчикъ вмѣсто "послѣднихъ" причинъ поставилъ "конечныя" причины, о которыхъ въ теоріи Маркса не можетъ быть и пъчи

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Ibid., стр. 9.

правовое, философское, религіозное, литературное, художественное и проч. развитіе покоится на экономическомъ. Но всѣ они реагируютъ одно на другое и на экомическій базисъ» (письмо 1895 г.). Сдѣлавъ эти цитаты г. Берпштейнъ замѣчаетъ: «Читатель

Сдёлавъ эти цитаты г. Берпштейнъ замѣчаетъ: «Читатель согласится, что это звучитъ нѣсколько иначе, чѣмъ приведенное

въ началѣ мѣсто изъ Маркса» 82).

«Въ началћ» имъ приведено мъсто изъ знаменитаго предпсловія къ «Zur Kritik», говорящее о томъ, что способъ производства матеріальной жизни обусловливаетъ собою процессъ соціальной, политической и умственной жизни. Допустимъ на минуту, что мъсто это дъйствительно «звучитъ» иначе, чъмъ вышеприведенныя цитаты изъ писемъ Энгельса и посмотримъ, какъ «звучитъ» «Манифестъ», написанный за одиннадцать лътъ до выхода въ свътъ книги «Zur Kritik der politischer Oeconomie».

Мы уже обращали вниманіе читателя на то, что развитіе производительныхъ силъ признается тамъ самой глубовой причиной общественнаго развитія. Въ этомъ отношеніи точка зрѣнія «Манифеста» тожодественна съ точкой предисловія къ «Zur Kritik». А какъ обстоитъ дѣло съ «параллелограмами силъ», и съ взаимодѣйствіемъ различныхъ «факторовъ» общественнаго развитія.

«Манифестъ» показываетъ, какимъ образомъ успѣхи буржувазіи въ экономической области вели се къ политической борьбѣ и къ политическимъ завоеваніямъ, которыя въ свою очередь ложились въ основу ея дальнѣйшихъ успѣховъ въ области экономіи... Словомъ, на счетъ политическаго «фактора» мы читаемъ здѣсь то же самое, что и въ письмѣ Энгельса 1895 г.,—политическое развитіе покоится на экономическомъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ реагируетъ на экономическій базисъ.

Выходить, что взглядь, который кажется г. Бернштейну довольно позднимь результатомъ эволюціи исторической теоріи Маркса и Энгельса, въ дъйствительности, быль еще высказань еще съ 1848 г., т. е., въ такое время, когда по гипотезъ г. Бернштейна, Марксъ и Энгельсъ должны были быть,—если здъсь можно такъ

выразиться, - «чистыми экономистами».

Но втдь это выходить пока еще только по отношенію къ политическому «фактору», а по отношенію къ другимъ, это, мо-

жетъ быть, и не върно?

Посмотримъ. «Манифестъ» говоритъ, что умственная двятельность преобразуется вмъстъ съ матеріальной: «Когда древній міръпришелъ въ упадокъ, древнія религіи были побъждены христіан-

<sup>78)</sup> Тамъ же, стр. 9.

ствомъ. Когда христіанскія идеи уступали місто просвітительнымъ идеямъ XVIII в., феодальное общество вело борьбу на жизнь и смерть съ революціонной тогда буржувзіей». Уже въ этихъ словахъ заключается признаніе взаимодійствія между экономическимъ развитіемъ общества съ одной стороны и умственнымъ его развитіемъ съ другой. Но признаніе остается здъсь скрытымъ и потому его еще можно оспаривать. Но последняя глава «Манифеста» не оставляетъ уже ровно никакого сомнънія на этотъ счетъ. Въ этой главъ, выясняя отношение коммунистовъ къ другимъ рабочимъ партіямъ, авторы говорятъ, что коммунисты стремятся выработать въ умахъ рабочихъ какъ можно болъе ясное сознаніе враждебной противоположности интересовъ буржуазіи и пролетаріата. Почему же коммунисты дълають это? Очевидно, потому, что признаютъ значение идей. Впрочемъ, авторы и сами севшать пояснить ихъ цель. Коммунистическая партія, говорять они, «хочетъ, чтобы общественныя и политическія условія, которыя принесеть съ собой господство буржуазіи, могли послужить нъмецкимъ рабочимъ оружіемъ противъ той же буржуазіи, чтобы борьба противъ нея началась тотчасъ же послъ паденія реакціонныхъ классовъ въ Германіи», Здёсь обнаруживается совершенно тотъ же взглядъ на значение умственного «фактора», который мы отмътили по отношению къ «фактору» скому; умственное развитие основывается на экономическомъ, но затъмъ, въ свою очередь, вліяетъ на него (черезъ посредство соціально-политической дъятельности людей). Выходить, что и идейный «факторъ» быль признаваемъ Марксомъ и Энгельсомъ не только во время полемики съ Дюрингомъ, но еще въ 1848 г. — и даже не только въ 1848 г., а еще въ эпоху изданія «Deutsch-Französische Jahrbücher». По крайней мъръ, относительно Маркса это ставять внё всякаго сомнения следующия замечательныя строки изъ его статьи о гегелевской философіи права.

«Ни одинъ классъ не можетъ сыграть этой (освободительной) роли, не вызвавъ на время энтузіазма въ себъ и въ массъ. Въ теченіе этого времени онъ братается со всъмъ обществомъ, его признаютъ всеобщимъ представителемъ, ему сочувствуютъ, какъ таковому; въ теченіе этого времени права и требованія этого класса являются правами и требованіями всего общества, а самъ онъ—головой общества и его сердцемъ».

Кавъ видите, общественно-преобразовательная роль сознанія вообще и даже энтузіазма въ частности признается здѣсь самымъ категорическимъ образомъ. Исихическій «факторъ» реагируетъ на общественныя (а слѣдовательно, и экономическія) отношенія. А затѣмъ Марксъ поясняетъ, какимъ образомъ указанное имъ отно-

пиеніе всего общества къ «классу-освободителю» вырастаетъ на почвѣ борьбы классовъ: «чтобы одно сословіе явилось сословіемъ-освободителемъ раг exellence, нужно, чтобы какое-нибудь другое сословіе явилось въ общемъ сознаніи, наоборотъ, сословіемъ-поработителемъ. Отрицательно-универсальное значеніе французскаго дворянства и духовенства обусловливало положительно-универсальное значеніе стоявшаго рядомъ съ ними и противъ нихъ класса буржуазіи» 79).

Выводъ: Уже съ самаго начала своей дъятельности основатели научнаго соціализма выражали тотъ же взглядъ на взаимное отношение различныхъ «факторовъ» исторического развития. какой мы встръчаемъ въ выпискахъ, дълаемыхъ г. Бернштейномъ изъ писемъ Энгельса, писанныхъ въ девяностыхъ годахъ. Да иначе и быть не могло: если бы въ началь своей политической каррьеры Марксъ и Энгельсъ въ самомъ дёлё не придавали значенія политическому и духовному «факторамъ» и не допускали бы воздъйствія ихъ на экономическое развитіе общества, то ихъ практическая программа была бы совершенно другая: они не говорили бы, что рабочій классъ не можетъ освободиться отъ экономическаго ига буржуазіи, не захвативъ въ свои руки политической власти. И точно такъ же они не говорили бы о необходимости развитія самосознанія рабочихъ: зачтить развивать его, если оно не играетъ никакой роли въ общественномъ движеніи, и если все дълается въ исторіи независимо отъ сознанія, одною силою экономической необходимости? Но кто же не знаетъ, что развитіе самосознанія рабочихъ было ближайшей практической задачей Маркса и Энгельса съ самаго начала ихъ общественной дъятель. ности? А г. Бернштейну. какъ бывшему «марксисту», не мъшало бы также знать и то, что энергичная умственная работа, совершавшаяся въ началъ сороковыхъ годовъ въ средъ французскихъ и англійскихъ рабочихъ, служила Марксу однимъ изъ главныхъ доводовъ противъ тъхъ писателей, которые, подобно Бруно Бауэру, не хотыли знать «массы» и возлагали всь свои упованія на «критически-мысляшихъ личностей» 80).

Попробуемъ построить другую гипотезу: въ началъ своей дъятельности Марксъ и Энгельсъ смотръли на «факторы» тъми самыми глазами, какими смотрълъ на нихъ Энгельсъ въ девяностыхъ годахъ. А въ серединъ этой дъятельности, около времени выхода книги «Zur Kritik», Марксъ—одинъ или вмъстъ съ Энгельсомъ—почему либо измънилъ этотъ свой взглядъ и вдался въ

<sup>79)</sup> Deutsch-Französische Jahrbücher, S. 82.

<sup>80)</sup> Die heilige Familie, S. 125.

ту крайность, которую ожидаль г. Бернштейнъ въ предисловіи къ названной книгъ.

Но и эта гипотеза не выдерживаетъ критики. Не выдерживаетъ по той причинъ, что въ названномъ предисловіи высказывается какъ разъ тотъ же взглядъ на «факторы», который, по мнѣнію г. Бернштейна, возникъ липь въ результатъ эволюціи исторической теоріи Маркса. Читатель безъ труда согласится съ нами, если дастъ себъ трудъ вдуматься въ ту самую цитату, на которую ссылается нашъ глубокомысленный «критикъ». «Способъ производства матеріальной жизни вообще обусловливаетъ собою процессъ соціальной, политической и умственной жизни». Это значитъ, что соціальный, политическій и умственный «факторы» выростаютъ на экономической почвъ.

Далъе: «На извъстной ступени своего развитія матеріальныя производительныя силы общества приходять въ противоръчіе съ существующими производственными отношеніями или... съ отношеніями собственности, внутри которыхъ онъ до сихъ поръ развивались. Эти отношенія перестаютъ быть формами, способствовавшими развитію производительныхъ силъ и становятся препятствіемъ для него».

Имущественыя отношенія относятся къ области права. Въ данное время данныя имущественныя отношенія способствуютъ развитію производительных силь. Это значить, что правовыя формы, выросшія на данномъ экономическомъ базись, въ свою очередь реагируютъ на развитіе экономики. Потомъ, —и между прочимъ, благодаря этому реагированію, — наступаетъ такое время. когда данныя правовыя формы начинають мѣшать развитію производительныхъ силъ. Это опять значитъ, что эти формы реагируютъ хотя теперь уже въ обратномъ смыслѣ — на развитіе общественно-экономическихъ отношеній. Вслѣдствіе противорѣчія между производительными силами и имущественными отношеніями наступаеть эпоха соціальнаго переворота. *Что* достигается этимъ переворотамъ? *Какая* цъль преслъдуется ею? Устраненіе старыхъ и установленіе новыхъ отношеній производства, новыхъ правовыхъ учрежденіе. Для чего же нужно это устраненіе и это установленіе? Для дальнъйшаго развитія производительных силь. Это снова и снова означаетъ, что правовыя формы, выросшія на данной экономической основъ, съ своей стороны вліяють на эту основу. Неужели это не то же самое, что говорилось въ «Манифестъ», повторялось почти во всёхъ другихъ сочиненіяхъ Маркса и было указано въ цитируемыхъ г. Бернштейномъ письмахъ Энгельса?

А психическій «факторъ»? Можетъ быть, о немъ въ предисловіи говорится не то. что въ другихъ сочиненіяхъ Маркса и

Энгельса? О немъ мало говорится въ предисловіи, но то, что говорится тамъ, нисколько не противоръчитъ тому, что сказано въ письмахъ Энгельса. Развитие производительныхъ силъ ставитъ людей въ извъстныя отношенія производства, ведетъ къ возникновенію извъстныхъ правовыхъ формъ. Даннымъ правовымъ формамъ соотвътствуютъ извъстныя правовыя понятія людей. Съ дальнъйшимъ ростомъ производительныхъ силъ, по мъръ того, какъ ихъ состоянію перестають соотвътствовать старыя правовыя формы, въ головахъ тъхъ людей, интересы которыхъ нарушаются такимъ несоотвътствіемъ, возникаетъ сомпъніе въ пригодности и справедливости старыхъ правовыхъ учрежденій: у нихъ являются новыя понятія о правъ и о справедливости, соотвътствующія вновь достигнутой обществомъ ступени развитія производительныхъ силъ. Въ сторону этихъ новыхъ понятій о правъ и о справедливости направляется критическая дъятельность борцовъ противъ стараго порядка, ведущая къ созданію новыхъ правовыхъ учрежденій, дающихъ новый толчокъ развитію производительныхъ силъ и т. д. и т. д. Это говорится въ предисловіи, и мы спрашиваемъ безпристрастного читателя, противоръчитъ ли это хоть на волосъ тому, что высказаль Энгельсь въ своихъ письмахъ.

Конечно не противоръчитъ. Но предисловіе написано болъе отвлеченнымъ языкомъ и притомъ по совершенно другому поводу. Именно, въ предисловіи Марксъ хотълъ оттънить, что общественныя отношенія «не объясняются ни своей собственной природой, ни, такъ называемымъ, общимъ развитіемъ человъческаго духа». Съ этой целью онъ выставляль на видъ преимущественно экономическую основу развитія названных отношеній. А Энгельсъ въ своихъ письмахъ обращался къ человъку, который, - полобно многимъ изъ нашихъ соотечественниковъ, — думалъ, что въ теоріи «экономическаго матеріализма» нѣтъ мѣста для дѣвствія политическаго, правового и духовнаго «факторовъ», а потому опъ, мимоходомъ указавъ на экономическую основу встхъ этихъ «факторовъ», особенно оттъняль то обстоятельство, что эти «факторы», выросши на экономической почвћ, воздъйствуютъ на нее съ своей стороны. Вотъ только и всего. Если бы г. Бернштейнъ былъ способенъ пойти хоть немного дальше словъ разбираемой имъ теоріи и проникпуть въ ся содержаніе, то онъ съ большою легкостью понялъ бы, что историческіе взгляды, изложенные въ предисловіи «Zur Kritik», оставляють ровно столько же мъста для дъйствія «причинъ второй, гретьей и т. д. степени» какъ и ученіе, содержащееся въ анти-Дюрингъ, а заключающееся въ письмъ отъ 1890 г. разсужденіе Энгельса о томъ, что историческія событія могуть разсматриваться, какъ продукть силы, работающей безсознательно, есть то же самое. что въ предисловіи говорить Марксъ о действіи основной причины общественнаго развитія, независимой отъ сознанія и воли людей. Здісь полнійшее тождество, а г. Бернштейнъ ухитрился понять слова Энгельса какъ нѣчто, измѣняющее смыслъ предисловія и дополняющее его. 0. «критика»!

Г. Бернштейнъ критикуетъ не только историческую Маркса и Энгельса, но также и ихъ учение о борьбъ По его словамъ, борьба классовъ ставитъ въ настоящее время передъ пролетаріатомъ уже не тѣ практическія задачи, на какія указывали авторы «Манифеста». Борьба пролегаріата съ буржуазіей въ наиболье развитыхъ странахъ цивилизованнаго міра не можетъ повести теперь къ диктатуръ пролетаріата, и потому разговоры о ней становятся простымъ фразерствомъ. Но пусть лучше говорить самъ г. Бернштейнъ.

«Имћетъ ли, напримъръ, смыслъ повторять фразу о диктатуръ пролетаріата въ такое время, когда во всевозможныхъ учрежденіяхъ представители соціаль-демократіи практически становятся на почву парламентской борьбы, пропорціональнаго представительства и народнаго законодательства, противоръчащихъ диктатуръ? Она въ настоящее время настолько пережита, что иначе нельзя согласить ее съ дъйствительностью, какъ путемъ отнятія у слова диктатура его истиннаго значенія и приданія ему какого нибудь смыгченнаго смысла» 82).

Во второй половинъ 80-хъ годовъ у насъ появился особый видъ «соціалиста», главная и, можно сказать, мучительная забота котораго заключалась въ томъ, чтобы не испугать либерала. Призракъ испуганнаго либерала до такой степени пугалъ соціалистовъ этого вида, что вносилъ несказанную путаницу во ихъ теоретическія разсужденія. Г. Бернштейнъ очень напоминаетъ такихъ «соціалистовъ». Его главная забота состоитъ въ томъ, чтобы какъ нибудь не испугать демократическую буржуазію. Если онъ отказывается отъ матеріализма и рекомендуетъ вернуться къ Канту, то единственно потому, что кантіанизмъ оставляетъ мъсто для религіознаго суевтрія, а г. Бернштейну не хочется шокировать религіозныя суевтрія современнаго буржуа. Если г. Бернштейнъ возстаетъ противъ матеріалистическаго ученія о необходимости, то лишь потому, что будучи примънено къ общественнымъ явленіямъ, это ученіе не оставляетъ никакого мъста для упованій пролетаріата на благожелательность буржуазіи, а слъдовательно, и для взаимнаго сближенія этихъ двухъ классовъ. На-

<sup>82)</sup> Условія возможности соціализма, стр. 158.

конецъ, если г. Бернштейнъ не любитъ «фразы» на счетъ диктатуры пролетаріата, то это опять таки единственно потому, что она непріятно рѣжетъ слухъ даже самой «демократической» буржуазіи. Но людямъ, не пугающимся призрака испуганныхъ бурљуа, вопросъ о диктатурѣ пролетаріата представляется совсѣмъ не вътомъ свѣтѣ, въ какомъ видитъ его г. критикъ.

Диктатура всякаго даннаго класса означаетъ-какъ это прекрасно зналъ еще Минье -господство этого класса, позволяюшее ему распоряжаться организованной силой общества для защиты своихъ интересовъ и для прямого или косвеннаго подавленія всіхъ тіхъ общественныхъ движеній, которыя нарушаютъ эти интересы 83). Въ этомъ смыслѣ можно сказать, что, напр., французская буржуазія добилась диктатуры еще въ эпоху перваго Учредительнаго Собранія и затъмъ, съ нъкоторыми перерывами, продолжала пользоваться ею вплоть до нашихъ дней, когда даже такъ называемый Жоресомъ соціалистическій министръ. Милльеранъ не можетъ воспрепятствовать разстръливанию рабочихъ, осмъливающихся не повиноваться капиталистамъ. При такомъ положеніи дъла задача французскаго пролетаріата состоитъ прежде всего въ томъ, чтобы устранить «условія возможности» этой диктатуры буржуазін. Къ числу важнайшихъ изъ этихъусловій принадлежитъ неразвитость классоваго самосознанія производителей, значительная часть которыхъ до сихъ поръ еще находится подъ вліяніемъ эксплуататоровъ. Одна изъ важнёйшихъ практическихъ задачь партіи заключается, поэтому, въ просвещеніи непросвещенныхъ, въ подталкиваніи отсталыхъ, въ доразвитіи неразвитыхъ. Парламентская и всякая другая легальная политическая дъятельность представителей соціаль-демократіи содъйствуетъ осуществленію этой важной задачи и потому заслуживаеть всякаго уваженія и одобренія. По она хороша тъмъ, что устраняетъ духовныя «условія возможности» диктатуры буржуазій и создаетъ духовныя «условія возможности» будущей диктатуры пролетаріата. Она не противоръчить диктатурь пролетаріата; она подготовляеть ее. Называть фразой указаніе рабочимъ на необходимость дикатуры ихъ класса можетъ только тотъ, кто утратилъ всякое представление объ «окончательной цъли» (Endziel) и думаетъ лишь о «движеніи» (Bewegung)... въ сторону буржуазнаго соціализма.

<sup>83)</sup> Просимъ читателя припомнить выше приведенное положеніе Минье: "Извъстно, что сила, достигшая господства, всегда овладъваетъ учрежденіями". Когда данный классъ "овладъваетъ учрежденіями, наступаетъ эпоха его диктатуры".

Но, по словамъ г. Бернштейна, классовая диктатура принадлежитъ въ болѣе низкой культурѣ, «и... надобно признать за шагъ назадъ, за политическій атавизмъ мысль о томъ, будто переходъ изъ капиталистическаго общества въ соціалистическое долженъ непремѣнно совершиться подъ формами развитія эпохи, которой еще незнакомы были или знакомы были лишь въ самой несовершенной формѣ современные методы пропаганды и проведенія законовъ и недоставало необходимыхъ къ тому органовъ» <sup>84</sup>).

Диктатура даннаго класса есть, какъ мы сказали, господство этого класса, позволяющее ему распоряжаться организованной силой общества для защиты своихъ интересовъ и для подавленія всёхъ общественныхъ движеній, прямо или косвенно угрожающихъ этимъ интересамъ. Спрашивается, можно ли назвать политическимъ атавизмомъ стремление къ такому господству того или другого класса современнаго общества? Нътъ, нельзя. Въ этомъ обществъ существуютъ классы. Тамъ, гдъ существуютъ классы, неизоъжна классовая борьба. Тамъ, гдъ есть классовая борьба, необходимо и естественно стремление каждаго изъ борющихся классово въ полной побъдъ надъ своимъ противникомъ и къ полному надъ нимъ господству. Буржуваія и ея идеологи мо-ГУТЪ ОСУЖДАТЬ-ВО ИМЯ «НОАВСТВЕННОСТИ» И «СПРАВЕДЛИВОСТИ»такое стремленіе всякій разъ, когда пролетаріатъ обнаруживаетъ его съ замътной силой. Но мы знаемъ, что уже въ январъ 1848 г. Гизо называлъ классовую борьбу стыдомъ и горемъ Франціи. Но мы знаемъ также, что это осуждение классовой борьбы и завоевательныхъ стремленій рабочаго класса было подсказано буржуазіи лишь инстинктомъ самосохраненія, и что классовая диктатура представлялась ей совстмъ въ другомъ свътъ, когда она еще вела свою многовьковую тяжбу съ аристократіей и была твердо убъждена въ томъ, что ея корабля не потопитъ никакая буря. Рабочему классу не можетъ и не должна импонировать та будто бы правственность и та якобы справедливость, къ которымъ взываютъ буржуа временъ упадка 85). Минье говорилъ, что только

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Тамъ же, стр. 159.

<sup>85)</sup> И это тъмъ болъе, что диктатура пролетаріата положитъ конецъ существованію классовъ, а слъдовательно, ихъ борьбъ со всъми вызываемыми ею и теперь неизбъжными страданіями. Но буржуазія не хочетъ и, по своему общественному положенію, не можетъ понять этого. Она стремилась къ диктатуръ и находила ее необходимымъ и вполнъ позволительнымъ средствомъ достиженія цъли во время своей борьбы съ аристократіей Но она стала осуждать это средство и находить его излишнимъ съ тъхъ самыхъ поръ, какъ зашла ръчь о диктатуръ рабочаго

силою можно добиться признанія своихъ правъ, и что до сихъ поръ нѣтъ другого верховнаго владыки, кромѣ силы. Это было какъ нельзя болѣе справедливо въ наше время борьбы пролетаріата съ буржуазіей. Если бы мы вздумали увѣрять рабочихъ, что въ буржуазномъ обществѣ сила уже не имѣетъ того значенія, какое она имѣла при старомъ «порядкѣ», то мы сказали бы имъ явную и вопіющую неправду, которая—какъ и всякая неправда—только удлинила бы и увеличила бы «мученія родовъ».

Правда—сила и насиліе совстить не одно и то же. Въ международныхъ политическихъ отношеніяхъ значеніе каждаго государства опредъляется его силой, но изъ этого вовсе не следуетъ, что признание правъ сильнаго въ каждомъ отдъльномъ случат предполагаетъ насильственныя дъйствія. То же-и въ междувлассовыхъ отношеніяхъ. Значеніе каждаго даннаго класса всегда опредъляется его силой, но для признанія его значенія далеко не всегда нужно насиліе. Роль насилія иногда суживается, иногеа расширяется въ зависимости отъ политическаго устройства данной страны. Г. Бернштейнъ думаетъ, что въ современныхъ демократическихъ странахъ рабочій классъ для достиженія своихъ цълей не имбетъ надобности въ пасиліи. Это слишкомъ оптимиститическій взглядъ, внушенный нашему «критику» его постоянной заботой о томъ, чтобы не испугать буржуазныхъ демократовъ. Современная Франція обладаетъ демократической конституціей, и, однако, никто изълюдей, знакомыхъ съ внутренней жизнью этой страны, не поручится за то, что ея пролетаріатъ не будетъ вынужденъ сопротивляться открытой силой насилію, испытываемому имъ со стороны буржуазіи. Болье того. Всякій знакомый съ конституціей Францій скажеть, что въ этой странт къ возстанію пролетаріата легко можеть привести сама логика избирательнаго права 86). Или возьмите хоть Соединенные Штаты Съверной Америки. Это—тоже демократическая страна. Но въ этой демократической странъ освобождение негровъ могло быть куплено лишь цъною междоусобія, и нельзя поручиться за то, что американскому пролетаріату не придется насиліемь расчищать себі путь къ своему экономическому освобождению. По мнънию г. Бериштейна «вся практическая д'ятельность соціаль-демократіи сводится

класса. Это напоминаетъ дикаря, слъдующимъ образомъ пояснившаго различіе между добромъ и зломъ: "Добро—это когда я что нибудь отниму у другихъ; а зло—это когда у меня что нибудь отнимутъ" И нужно имъть много доброй воли, чтобы, подобно г. Бернштейну, находить убъдительными доводы буржуазіи, пугающейся мысли о диктатуръ пролетаріата.

<sup>86)</sup> Ср. J. Jaures. Le Socialisme français въ Cosmopolis, Janvier 1898 pp. 119—121.

къ тому, чтобы создать такія обстоятельства и условія, которыя сдълали бы возможнымъ и необходимымъ переходъ современнаго общественнаго строя въ высшій безъ конвульсивныхъ потрясеній» <sup>87</sup>). Въ этихъ его словахъ есть доля истины. Соціаль-демократія дъйствительно заинтересована въ томъ, чтобы переходъ въ высшій общественный порядокъ совершился безъ потрясеній. Но значитъ-ли это. что она должна отказаться отъ диктатуры пролетаріата? Совсимъ нить! Идя въ Пекинъ, союзныя европейско-американско-японскія войска были чрезвычайно заинтересованы въ томъ, чтобы занятіе китайской столицы совершилось безъ пролитія крови, но, тъмъ не менье, они на минуту не покидали мысли объ ся занятіи. Никакая цъль не можетъ измѣниться отъ того, что люди стремятся достигнуть ея съ наименьшими усиліями. Но, когда люди твердо ръшили во что бы то ни стало достигнуть данной цели, выборъ средствъ зависитъ уже не отъ нихъ самихъ, а отъ обстоятельствъ. И именно потому, что соціаль-демократія не въ состояніи предвидіть вст тт обстоятельства, при которыхъ рабочему классу придется завоевывать свое господство 88), она не можетъ принципіально отказываться отъ насильственнаго способа дъйствій. Она должна помнить старое, испытанное правило: если хочешь мира, готовься къ войнъ.

Намъ скажутъ, можетъ быть, что самъ Энгельсъ подъ конецъ жизни настоятельно совътовалъ соціалистическимъ партіямъ всъхъ странъ избъгать насильственныхъ дъйствій и оставаться на почвъ мирной борьбы законными средствами <sup>89</sup>). На это мы отвътимъ вотъ что.

Энгельсъ далъ этотъ свой совътъ, основываясь на трехъ соображеніяхъ: 1) на томъ, что соціалистическая революція предполагаетъ высокое развитіе сознанія рабочей массы, для котораго нужно время 90); 2) на томъ, что нъмецкіе охранители встми силами стараются теперь толкпуть нъмецкую соціаль-демократію на возстаніе, надъясь разбить ее и тъмъ положить конецъ ея непре-

89) См. его (помъченное мартомъ 1895 г.) предисловіе къ сочиненію

<sup>87)</sup> Тамъ же, стр. 158.

<sup>89)</sup> Мы уже сказали раньше, зачъмъ нужно пролетаріату такое господство

Маркса о классовой борьбъ во Францій въ 1848—50 гг.

90) "Die Zeit der Überrumpelungen, der von kleinen bewussten Minoritäten an der Spitze bewusstloser Massen durchgeführten Revolutionen ist vorbei. Wo es sich um eine vollständige Umgestaltung der gesellschaftichen Organisation handelt, da müssen die Massen selbst dabei sein, selbst schon begriffen haben, worum sich handelt, für was sie eintreten sollen... Damit aber die Massen verstehen, was zu thun ist, dazu bedarf es langer, ausdauernder Arbeit" etc. Die Klassenkämpfe in Frankreich. Vorwort, J 16.

рывнымъ успъхамъ 91), и 3) на томъ, что современное вооруженіе войска дёлаетъ безнадежнымъ всякія попытки уличныхъ возстаній <sup>92</sup>).

Первыя два изъ этихъ соображеній не нуждаются ни какихъ «поправкахъ» и ни въ какихъ комментаріяхъ. Они изложены такъ ясно и такъ очевидно справедливы, что противънихъ не станутъ возражать ни тъ, которые дъйствительно умъютъ критиковать ученіе Маркса и Энгельса, ни даже тъ, которые годны только на то, чтобы красоваться «подъ знакомъ критики». Но эти два соображенія осуждають не насильственныя дъйствія вообще, а только прежлевременныя насильственныя действія, и потому не имъютъ ничего общаго съ доводами сторонниковъ мирнаго развитія quand même.

Что касается третьяго соображенія, то при внимательномъ анализъ смыслъ его оказывается не совстмъ такимъ, какимъ онъ

представляется на первый взглядъ.

Если мы сопоставимъ разсуждение Энгельса съ знаменитыми заключительными строками «Манифеста Коммунистической Партіи», то мы увидимъ, что къ концу своей жизни Энгельсъ значительно измънилъ свой взглялъ на роль открытыхъ возстаній въ освобо-

дительной борьбъ пролетаріата.

Между тъмъ, какъ въ эпоху опубликованія «Манифеста» онъ и Марксъ считали открытое возстание неизбъжнымъ условіемъ побъды рабочаго класса, Энгельсъ къ концу своей жизни призналъ, что при извъстныхъ обстоятельствахъ легальный путь тоже можетъ привести къ побъдъ, а на возстание сталъ смотръть какъ на такой способъ дъйствій, который при современной техникъ военнаго дъла сулитъ соціалистамъ не побъду, а жестокое поражение, и не перестанетъ сулить его до тъхъ поръ, пока сама армія не проникнется соціалистическимъ духомъ.

Этотъ новый взглядъ Энгельса заслуживаетъ, разумъется, полнаго вниманія и уваженія, но онъ ни мало не противоръчитъ тому, что мы сказали выше о возможномъ значени насильственныхъ дъйствій въ революціонной борьбъ рабочаго класса. только выясняеть намъ условія, необходимыя для успѣшности та-

кого рода дъйствій.

Къ этому надо прибавить, что иное дело диктатура даннаго класса, и иное дъло насильственныя дъйствія, предпринимаемыя этимъ классомъ въ своемъ стремленіи къ диктатуръ. Во время реставраціи, Гизо и его единомышленники чрезвычайно энергично

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Ibid., S. 17. <sup>92</sup>) Ibid., SS. 14—15.

и вполнъ сознательно стремились къ установлению диктатуры «средняго класса», но никто изъ нихъ не думалъ о насильственныхъ действіяхъ вообще и объ уличномъ возстаніи въ частности. Гизо навърное ръзко осудилъ бы тогда всякій планъ такого возстанія. Но это не мѣшало ему быть революціонеромъ, потому что онъ ни на минуту не переставалъ развивать въ умахъ людей «средняго класса» сознаніе враждебной противоположности ихъ интересовъ съ интересами аристократіи и доказывать имъ, всякая мысль о примиреніи съ ней есть вредная химера. вершенно такими же революціонерами (только стоявшими на точкъ зрънія другого класса) явились Марксъ и Энгельсъ въ «Манифестъ Коммунистической Партіи», и совершенно такими же революціонерами остались они до последняго своего издыханія. Въ этомъ отношени взгляды ихъ не измънились ни на волосъ, вопреки увъреніямъ тъхъ «критиковъ», которые цъликомъ состоятъ. по выраженію Маркса, изъ «съ одной стороны» и «съ другой стороны», которымъ очень хотълось бы освободить пролетаріатъ, не обидъвъ при этомъ буржуазіи и которыхъ можно сказать словами Huttue: selig sind diese Schläfrigen denn sie sollen bald einnicken.

Вотъ все, что намъ хотълось сказать объ основной мысли «Манифеста» и о выбодахъ, непосредственно изъ нея вытекающихъ. Отдъльныя его положенія будутъ, какъ сказано, разсмотръны нами въ брошюръ «Критика нашихъ критиковъ». Мы увидимъ тамъ, были ли правы, и если да, то въ какой мпърть были правы Марксъ и Энгельсъ, когда они говорили, что производительныя силы буржуазнаго общества переросли современныя ему производственныя отношенія; и что это противоръчіе между производительными силами съ одной стороны и производственными отношеніями съ другой—является глубокой соціальной основой революціоннаго движенія современнаго рабочаго класса.

Г. Плехановъ.

Женева, августъ 1900 г.

### ПРЕДИСЛОВІЕ АВТОРОВЪ

къ нъмецкому изданію 1872 года.

«Союзъ Коммунистовъ», международная рабочая организація, которая при тогдашнихъ обстоятельствахъ, разумъется, могла

быть только тайною, поручила нижеподписавшимся на скомъ конгресст въ ноябрт 1847 года написать подробную, предназначенную для опубликованія, теоретическую и практическую программу партіи. Такимъ образомъ, появился слъдующій ниже «Манифесть», рукопись котораго была отправлена въ Лондонъ для напечатанія за нъсколько недъль до февральской революціи. Онубликованный сначала по нъмецки, онъ выдержалъ на этомъ языкъ по меньшей мъръ двънадцать различныхъ изданій въ Германіи, Англіи и Америкъ. На англійскомъ языкъ онъ появился сначала въ 1850 г. въ лондонскомъ «Red Republican», въ переводъмиссъ Елены Макферленъ (Macferlane) и затъмъ, въ 1871 г., по меньшей мъръ, въ трехъ различныхъ переводахъ въ Америкъ. На французскомъ языкъ онъ появился въ первый разъ въ Парижъ, незадолго до іюньскаго возстанія 1848 г. потомъ въ нью іоркскомъ изданіи «Le Socialiste». Теперь приготовляется новый переводъ. По польски онъ былъ напечатанъ вскоръ послъ перваго нъмецкаго изданія. По русски-въ шестидесятыхъ годахъ въ Женевъ. Датскій переводъ вышель въ світь тоже вскорі послі его появленія.

Хотя общественныя отношенія очень сильно измѣнились въ теченіе послѣдняго 25-лѣтія, но развитыя въ этомъ «Манифестѣ» общія положенія въ цѣломъ сохранили бы все свое значеніе и по настоящее время.

Нъкоторыя же частности нуждались бы въ поправкъ.

Практическое примънение этихъ общихъ положений, гласитъ самъ «Манифестъ», должно всегда и вездъ находиться въ зависимомъ отъ исторически-сложившихся обстоятельствъ. Поэтому, не нужно придавать исключительнаго значенія предлагаемымъ въ концъ второй главы революціоннымъ мърамъ. Это мъсто слъдовало бы въ настоящее время изминить во многихъ отношеніяхъ. Въ виду громаднаго развитія крупной промышленности следнее двадцатипятилетие и связанныхъ съ нимъ успеховъ ганизаціи рабочаго сословія въ особую партію, въ виду ческаго опыта, во первыхъ февральской революціи и еще болье Парижской Коммуны, гдт въ первый разъ политическая была, въ продолжении двухъ мъсяцевъ въ рукахъ пролетаріата упомянутая практическая программа мъстами уже устаръла. Именно Парижская Коммуна доказала. что «рабочій классъ не можетъ овладьть готовой государственной машиной и воспользоваться ею для своихъ собственныхъ цълей». (См. «Гражданскую войну во Франціи», отчетъ Генеральнаго Совъта Международнаго Товарищества Рабочихъ, стр. 19 нъмецкаго изданія, гдъ это развито подробнье 1). Да-

<sup>1)</sup> См. приложеніе І.

лъе, само собой разумъется, что критика соціалистической литературы неполна для настоящаго времени, такъ какъ она доходитъ лишь до 1847 года.

Точно также и замѣчанія объ отношеніи коммунистовъ къ различнымъ оппозиціоннымъ партіямъ (глава IV), и теперь еще вѣрныя въ общемъ въ подробностяхъ своихъ уже потому оказываются устарѣвшими, что политическія отношенія теперь совершенно измѣнились и большая часть перечисленныхъ тамъ партій самимъ ходомъ историческаго развитія устранена съ общественной арены.

Но «Манифестъ» представляетъ собой историческій документъ, измѣрять который мы не считаемъ уже себя вправѣ. Быть можетъ, къ слѣдуюшему изданію его будетъ прибавленно введеніе, обнимающее промежутокъ отъ 1847 года до настоящаго времени. На этотъ разъ изданіе его было предпринято слишкомъ неожиданно для насъ, чтобы мы могли имѣть необходимое для этого время.

Харль Марксь. Фридрихь Энгельсь.

Лондонъ 24-го іюня 1872 г.

## Предисловіе къ нъмецкому изданію 1883 г.

Предисловіе къ предлагаемому изданію должно быть, късожалѣнію. подписано однимъ мною. Марксъ—человѣкъ, которому рабочее движеніе Европы и Америки обязано болѣе, чѣмъ всякому другому—покоится на Хайгэтскомъ кладбищѣ, и его могила уже поросла первою травою. Со времени его смерти совсѣмъ уже не можетъ быть рѣчи о передѣлкѣ или о пополненіи «Манифеста». Но за то я считаю тѣмъ болѣе необходимымъ еще разъ рѣшительно высказать здѣсь слѣдующее.

Основная мысль. пропитывающая собою «Манифестъ», та мысль, что въ каждую данную историческую эпоху экономическое производство и неизбъжно обусловливаемое имъ строеніе общества составляетъ основу политической и умственной исторіи; что, соотвътственно этому, вся исторія съ тъхъ поръ, какъ разложилось первобытное общинное землевладъніе, была исторія классовой борьбы, т. е., борьбы между эксплуатируемыми и эксплуатирующими. подчиненными и господствующими классами на различныхъ ступеняхъ общественнаго развитія; по что эта борьба

достигла той ступени, на которой эксплуатируемый и угнетаемый классъ (пролетаріатъ) не можетъ освободить себя объ эксплуатирующаго и угнетающаго его класса (буржуазіи), не освободивъ въ то же время и навсегда всего общества отъ эксплуатаціи, угнетенія и классовой борьбы—эта основная мысль принадлежитъ единственно и исключительно Марксу.

Я уже не однажды высказывалъ это; но именно теперь необходимо предпослать такое заявление.

фридрихъ Энгельсъ.

Лондонъ, 28-го іюня 1883 г.

# Предисловіе къ нъмецкому изданію 1890 г.

... «Манифестъ» имътъ свою судьбу. При своемъ появленіи онъ былъ съ восторгомъ встръченъ передовымъ отрядомъ сторонниковъ научнаго соціализма, какъ это доказываютъ упомянутые въ первомъ изданіи переводы его на другіе языки. Но вскоръ затъмъ онъ былъ оттъсненъ реакціей, начавшейся вслъдъ за пораженіемъ парижскихъ работниковъ въ іюнъ 1848 года, и объявленъ внъ закона послъ осужденія кельнскихъ коммунистовъ въ ноябръ 1852 г. Когда исчезло съ общественной арены рабочее движеніе, начавшееся вслъдъ за февральской революціей, «Манифестъ» также отошелъ на задній планъ.

Когда европейскій рабочій классъ снова достаточно окръпъ для новаго похода противъ господствующихъ классовъ, возникло «Международное Товарищество Рабочихъ». Его цѣлью было объединеніе въ одно большое войско всѣхъ, могущихъ идти въ бой силъ рабочаго класса Европы и Америки. Поэтому, оно не могло взять за точку исхода принципы, изложенные въ «Манифестъ». Оно должно было имътъ такую программу, которая не затворила бы двери предъ англійскими трэдсъ-юніонами, французскими, бельгійскими, итальянскими и испанскими прудонистами и нѣмецкими лассальянцами \*). Такая программа—введеніе къ уставу. Интерна-

<sup>\*)</sup> Въ сношеніяхъ съ нами Лассаль признавалъ себя "ученикомъ" Маркса и въ качествъ такового, стоялъ, разумъется, на почвъ "Манифеста". Иначе обстояло дъло съ тъми изъ его послъдователей, которые не шли дальше требованія производительныхъ товариществъ съ государственнымъ кредитомъ и которые подраздъляли весь рабочій классъ на сторонниковъ самопомощи и сторонниковъ помощи отъ государства.

ціонала - была написана Марксомъ съ мастерствомъ, которому отдавали справедливость даже Бакунинъ и анархисты. быль вполнъ увърень, что умственное развитие рабочаго власса. которое должно было явиться неизбъжнымъ плодомъ совмъстнаго дъйствія и обсужденія, было вполнъ достаточнымъ ручательствомъ за полную побъду въ будущемъ положеній высказанныхъ въ «Манифестъ». Событія и перипетіи борьбы съ капиталомъ, побъды, а еще болье, пораженія непремънно должны были обнаружить передъ борющимися полную недостаточность тахъ панацей, которыхъ они придерживались и сделать ихъ головы более доступными для основательнаго пониманія истинныхъ условій эмансипаціи рабочихъ. И Марксъ былъ правъ. Въ 1874 г. во время разложенія Интернаціонала, рабочій классъ быль совстмъ не тотъ, какимъ онъ былъ въ 1864 г., при основани этого общества. Прудонизмъ въ романскихъ странахъ и специфическое лассальянство въ Германіи находились при последнемъ издыханіи, и даже тогдашніе, коснѣвшіе въ консерватизмѣ, трэдсъ-юніоны постепенно пришли къ тому, что въ 1887 г. председатель ихъ конгресса, Суонси, могъ сказать отъ ихъ имени: «Континентальный соціализмъ пересталь быть страшнымъ для насъ». Но въ 1887 году «Континентальнымъ соціализмомъ» была почти исключительно теорія, изложенная въ «Манифестъ». Такимъ образомъ, на исторіи «Манифеста» до извъстной степени отражается исторія рабочаго движенія послъ 1848 г. Въ настоящее время онъ несомнънно представляетъ собою наиболъе распространенное и наиболъе международное произведение во всей социалистической литературъ, общую программу многихъ милліоновъ рабочихъ встхъ странъ, отъ Сибири до Калифорніи.

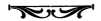
И. однако, во время его появленія мы не могли его назвать соціалистическим манифестомъ. Въ 1847 г. соціалистами назывались два разряда людей. Съ одной стороны, приверженцы различныхъ утопическихъ системъ, и особенно. оуэнисты Англіи и фурьеристы во Франціи, причемъ и тъ, и другіе выродились тогда въ простыя, постепенно вымиравшія, секты. Съ другой стороны, къ соціалистамъ принадлежали тогда всякіе соціальные прожектеры, которые различными панацеями и всевозможными заплатами стремились устранить общественныя бъдствія, не причинивъ ни малъйшаго неудобства ни капиталу, ни прибыли. Въ обоихъ случаяхъ это были люди, стоявше внъ рабочаго движенія и искавшіе поддержки скоръс у «образованныхъ классовъ». Напротивъ, та часть рабочаго класса, которая, убъдившись въ недостаточности простыхъ политическихъ переворотовъ, требовала кореннаго переустройства общества, называла себя тогда коммунистической. Это былъ малопродуманный и инстинктивный, подчасъ грубоватый, коммунизмъ; но онъ былъ достаточно силенъ для того, чтобы породить двъ системы утопическаго коммунизма: во Франціи «икарійскій» коммунизмъ Кабэ, въ Германіи коммунизмъ Вейтлинга. Соціализмомъ называлось въ 1847 г. буржуазное движеніе, коммунизмомъ—движеніе рабочихъ. Для соціализма, по крайней мъръ, на континентъ были открыты двери салоновъ, предъ коммунизмомъ они были кръпко заперты. А такъ какъ мы уже тогда твердо держались того убъжденія, что «освобожденіе рабочихъ должно быть дъломъ самихъ рабочихъ», то мы не могли ни на минуту колебаться относительно того, какое изъ этихъ двухъ названій намъ слъдуетъ выбрать. Впослъдствіи намъ тоже никогда не приходило въ голову отказаться отъ названія «коммунисты.»

... Только немногіе голоса отозвались намъ, когда мы, сорокъ два года тому назадъ, кинули въ міръ нашъ кличъ наканунѣ первой парижской революціи, въ которой пролетаріать выступиль съ самостоятельными требованіями. Но 28-го сентября 1864-го года пролетаріи большинства западно европейскихъ странъ соединились въ славной памяти Международное Товарищество Рабочихъ. Само это Товарищество прожило, правда, лишь девять лътъ. Но. что созданный имъ въчный союзъ пролетаріевъ всёхъ странъ живетъ до сихъ поръ и теперь имъетъ больше силъ, чъмъ когдалибо, это лучше всего доказывается нынъшнимъ днемъ. Сегодня, когда я пишу эти строки, европейскій и американскій пролетаріать ділаеть смотрь своимь боевымь силамь, впервые мобилизованнымъ въ единое войско, подъ единымъ знаменемъ и ради единой ближайшей цъли: ради установленія закономъ нормальнаго рабочаго дня, требование котораго выставлено было уже на женевскомъ събздъ Международнаго Товарищества Рабочихъ и затъмъ повторено Международнымъ Рабочимъ Конгрессомъ 1889-го года въ Парижъ. И эрълище нынъшняго дня покажетъ вашиталистамъ и землевладъльцамъ всъхъ странъ, что пролетаріи всъхъ странъ дъйствительно соединились.

0, если бы Марксъ былъ теперь со мною, чтобы видъть это собственными глазами!

ф. Энгельсъ.

Лондонъ, 1-го мая 1890 г.



#### І. Буржуа и пролетаріи.

Вся исторія общества была до сихъ поръ исторіей борьбы классовъ \*).

Свободный и рабъ, патрицій и плебей, помѣщикъ и крѣпостной, цеховой мастеръ и подмастерье, короче—угнетатель и угнетаемый находились въ вѣчной враждѣ другъ съ другомъ, вели непрерывную, то скрытую, то явную борьбу, всегда кончавшуюся революціоннымъ переустройствомъ всего общественнаго зданія или совмѣстной гибелью борющихся классовъ.

Въ историческія эпохи, предшествующія нашей, мы находимъ почти повсюду полное расчлененіе общества на различныя сословія, цѣлую лѣстницу различныхъ общественныхъ положеній. Въ древнемъ Римѣ мы встрѣчаемъ патриціевъ, всадниковъ, плебеевъ и рабовъ. Въ средніе вѣка появляются сюзерены, вассалы, цеховые мастера, подмастерья и крѣпостные. И въ каждомъ изъ этихъ классовъ существуютъ еще особыя подраздѣленія.

Выросшее на развалинахъ феодализма, современное буржуазное общество не уничтожило различія классовъ. Оно только поставило новые классы на мъсто старыхъ, выработало новые способы угнетенія и новые виды борьбы.

<sup>\*)</sup> Говоря точно—та исторія, о которой существують письменныя свидьтельства. Въ 1847 году была еще почти совершенно неизвъстна исторія первобытнаго общества, общественная организація, предшествующая всякой писанной исторіи. Съ тъхъ поръ Гакстгаузенъ открылъ общинную собственность на землю въ Россіи, а Мауреръ показалъ, что эта форма землевладьнія была общественной основой, отъ которой отправлялись въ своемъ историческомъ развитіи всъ германскія племена. Постепенно оказалось также, что сельская община съ общиннымъ землевладъніемъ была первоначальной формой общества отъ Индіи до Ирландіи. Наконецъ, внутренняя организація этого первобытнаго коммунистическаго общества въ его типической формъ обнаружена была Морганомъ, открывшимъ истинный характеръ рода (гензъ) и мъсто, занимаемое родомъ въ племени. Со времени разложенія первобытной общины начинается раз тъленіе общества на различные, а затъмъ и противоположные классы.

Наша эпоха, эпоха буржуваін, отличается, однако, тъмъ, что она упростила различіе общественныхъ положеній. Общество все болъе и болье раздъляется на два большіе враждебные лагеря, на два большіе, стоящіе другъ противъ друга, класса: буржуваію и пролетаріатъ.

Изъ средневъковыхъ кръпостныхъ образовалось мъщанское население первыхъ городовъ; изъ этого мъщанства развились пер-

вые элементы буржуазіи.

Открытіе Америки и морского пути вокругъ Африки создало новое поприще для растущей буржуазіи. Остъ-индскій и китайскій рынки, колонизація Америки, обмѣнъ съ колоніями, увеличеніе количества орудій обращенія и вообще товаровъ дали неслыханный до тѣхъ поръ толчекъ торговлѣ, мореплаванію, промышленности и тѣмъ значительно ускорили развитіе революціоннаго элемента въ разлагавшемся феодальномъ обществѣ.

Тогдашній феодальный или цеховой способъ производства не въ состояніи быль удовлетворить потребностямь новыхъ рынковъ. Мъсто его заняла мануфактура. Цеховые мастера вытъснены были промышленнымъ среднимъ сословіемъ; раздъленіе труда между различными корпораціями исчезло передъ раздъленіемъ труда вну-

три мастерской.

Но рынокъ все болъе расширялся, спросъ постоянно увеличивался. Мануфактурный способъ производства въ свою очередь оказался неудовлетворительнымъ. Тогда паръ и машина произвели революцію въ промышленности. Мъсто мануфактуры заняла нынъшняя крупная промышленность: мъсто средняго сословія — милліонеры-промышленники, предводители цълыхъ промышленныхъ армій, современные буржуа.

Крупная промышленность создала всемірный рынокъ, подготовленный открытіемъ Америки. Всемірный рынокъ вызвалъ громадное развитіе торговли, мореплаванія и средствъ сухопутнаго сообщенія. Это снова повліяло на развитіе промышленности, и вътой же пропорціи, въ какой росли промышленность, торговля, мореплаваніе и желѣзныя дороги, развивалась буржуазія. увеличивались ея капиталы, и она отодвигала на задній планъ всѣ классы стараго средневѣковаго общества.

Мы видимъ, такимъ образомъ, что буржуазія сама является продуктомъ длиннаго хода развитія, цѣлаго ряда переворотовъ въ способахъ производства и обмѣна. Каждая изъ этихъ ступеней развитія буржуазіи сопровождалась соотвѣтствующими ей политическими завоеваніями. Буржуазія, которая представляла собою то угнетенное подъ игомъ феодаловъ сословіс, то вооруженную и самоуправляющуюся ассоціацію въ городской Коммунѣ; буржуазія, которая здѣсь была независимой городской республикой, тамъ

третьимъ податнымъ сословіемъ монархическаго государства; которая явилась, затѣмъ, противовѣсомъ дворянству въ монархіи абсолютной или ограниченной сословнымъ представительствомъ—буржуазія, вообще послужившая главной основой большихъ монархій, завоевала себѣ, наконецъ, съ появленіемъ крупной промышленности и всемірнаго рынка, исключительную политическую власть въ новѣйшемъ конституціонномъ государствѣ. Современная государствешная власть есть не болѣе, какъ комитетъ, выбранный для завѣдыванія общественными дѣлами буржуазіи.

Буржуазія играла въ исторіи въ высшей степени револю-

ціонную роль.

Всюду, гдѣ она достигла господства, буржуазія разрушила всѣ старыя, патріархально-идиллическія отношенія. Она безжалостно разорвала пестрыя феодальныя нити, связывавшія человѣка съ его повелителями, и не оставила между людьми никакой связи, кромѣ голаго интереса, безсердечнаго чистогана. Въ холодной водѣ эгоистическаго разсчета потопила она порывы набожной мечтательности, рыцарскаго воодушевленія и мѣщанской сентиментальности. Она превратила въ мѣновую стоимость личное достоинство человѣка и на мѣсто безчисленнаго множества видовъ благопріобрѣтенной и патентованной свободы поставила одну, чуждую идеальныхъ соображеній, свободу торговли. Словомъ, эксплуатацію, прикрытую религіозными и политическими иллюзіями, она замѣнила эксплуатаціей прямой, открытой, сухой и безстыдной. Буржуазія лишила обаянія всѣ тѣ роды дѣятельности, на

Буржуазія лишила обаянія всё тё роды дёятельности, на которыя до тёхъ поръ смотрёли съ благоговейнымъ почтеніемъ. Врачъ, юристъ, священникъ, поэтъ, человекъ науки сдёлались ея наемными работниками.

Буржувая сорвала съ семейныхъ отношеній ихъ нѣжно-сентиментальный покровъ и превратила ихъ въ дѣло простого денежнаго разсчета.

Буржуазія разоблачила ту лѣнивую неподвижность, которая составляла естественное дополненіе грубаго средневѣковаго проявленія силы, до сихъ поръ восхищающаго реакціонеровъ. Она впервые показала, какіе плоды можетъ приносить человѣческая дѣятельность. Чудеса ея искусства существенно отличаются отъ египетскихъ пирамидъ, римскихъ водопроводовъ и готическихъ соборовъ, ея завоеванія не имѣютъ ничего общаго съ персселеніями народовъ и крестовыми походами.

Буржуазія не можеть существовать, не вызывая постоянных переворотовь въ орудіяхь производства и въ его организаціи, а, слѣдовательно, и во всѣхъ общественныхъ отношеніяхъ. Неизмѣнное сохраненіе старыхъ способовъ производства было, напротивъ, первымъ условіемъ существованія всѣхъ предшествовав-

шихъ ей промышленныхъ классовъ. Постоянные перевороты въ производствѣ, непрерывное потрясеніе всѣхъ общественныхъ отношеній, вѣчное движеніе и вѣчная неувѣренность отличаютъ буржуазную эпоху отъ всѣхъ предшествовавшихъ. Всѣ прочныя, окаменѣлыя отношенія, съ соотвѣтствующими имъ, изстари установившимися воззрѣніями и представленіями, разрушаются, всѣ вновь образовавшіяся оказываются устарѣлыми прежде, чѣмъ успѣваютъ окостенѣть. Все сословное и неподвижное исчезаетъ, все священное оскверняется, и люди приходятъ, наконецъ, къ необходимости взглянуть трезвыми глазами на свои взаимныя отношенія и свое жизненное положеніе.

Потребность въ постоянно возрастающемъ сбытъ для ея продуктовъ заставляетъ буржуазію объгать весь земной шаръ. Она должна проникать, внъдряться и заводить сношенія повсюду.

Своей эксплуатаціей всемірнаго рынка буржуазія преобразовала въ космополитическомъ духъ производство и потребление всёхъ странъ. Къ великому огорченію реакціонеровъ, она лишила промышленность національной почвы. Старыя національныя отрасли производства уничтожены или уничтожаются съ каждымъ днемъ. Онт вытъсняются новыми отраслями промышленности, введеніе которыхъ является вопросомъ жизни для всёхъ цивилизованныхъ націй, тъми отраслями промышленности, которыя обрабатываютъ не мъстные только сырые продукты, но и произведенія самыхъ отдаленныхъ странъ. Въ свою очередь, фабричные продукты этой новой промышленности потребляются не только внутри страны, но и во всъхъ частяхъ свъта. Прежнія потребности, удовлетворявшіяся съ помощью м'єстных продуктовъ, зам'єнились новыми, для удовлетворенія которыхъ необходимы произведенія отдаленнъйшихъ странъ и разнообразнъйшихъ климатовъ. Прежняя національная замкнутость и самодовольство уступають місто всестороннему обмъну и всесторонней взаимной зависимости народовъ. Этотъ всесторонній обмень распространяется также и на произведенія умственнаго труда. Плоды умственной дъятельности отдъльныхъ націй становятся общимъ достояніемъ. Національная односторонность и ограниченность становятся теперь все болье и болъе невозможными, и изъ многихъ національныхъ и мъстныхъ литературъ образуется одна всемірная литература.

Быстрымъ усовершенствованиемъ орудій производства и безконечно облегченными средствами сообщенія буржуазія толкаетъ на путь цивилизаціи всъ, даже самые варварскіе, народы.

Низкія цѣны товаровъ являются въ ея рукахъ той тяжелой артиллеріей, съ помощью которой разрушаетъ она всѣ китайскія стѣны и принуждаетъ къ капитуляціи самую упорную ненависть варваровъ къ иностранцамъ. Она заставляетъ всѣ націи принять

буржуазные способы производства, подъ угрозой полнаго ихъ раззоренія; она заставляетъ ихъ усвоить такъ называемую цивилизацію, т. е. сдѣлаться буржуа. Словомъ, она творитъ новый міръ по своему образу и подобію.

Буржуазія подчинила деревню господству города. Она вызвала къ жизни огромные города, въ высокой степени увеличила городское населеніе, сравнительно съ сельскимъ, и вырвала, такимъ образомъ, значительную часть жителей страны изъ отупляющей обстановки деревни. И рядомъ съ этимъ подчиненіемъ деревни городу, она поставила варварскія и полуварварскія страны въ зависимость отъ цивилизованныхъ, крестьянскіе народытъ буржуазныхъ, востокъ— отъ запада.

Буржуазія все болѣе и болѣе уничтожаетъ раздробленіе имущества, населенія и средствъ производства. Она сгустила населеніе, централизовала средства производства и концентрировала собственность въ немногихъ рукахъ. Необходимымъ слѣдствіемъ этого была политическая централизація. Независимыя, едва связанныя между собою провинціи съ различными интересами, законами, управленіемъ и таможеннымъ тарифомъ, сплотились въ одну націю, съ единымъ правительствомъ, однообразнымъ законодательствомъ, однимъ національнымъ классовымъ интересомъ и одною таможенной линіей.

Менње чъмъ во сто лътъ своего господства, буржувајя создала болье могущественныя и болье грандіозныя производительныя силы, чъмъ вст предшествующія покольнія, вмъстт взятыя. Подчиненіе человъку силъ природы, машины, примъненіе химіи къ земледълію и промышленности, пароходы, жельзныя дороги, электрическіе телеграфы, эксплуатація цълыхъ частей свъта, приспособленіе ръкъ для судоходства, цълыя, какъ бы изъ земли выросшія населенія... въ какомъ изъ предшествующихъ стольтій могли предполагать, что подобныя производительныя силы таятся въ нъдрахъ общественнаго труда?

Мы видѣли, стало быть, что средства производства и сообщенія, которыя послужили основаніемъ для могущества буржуазіи, получили начало еще въ феодальномъ обществѣ. На извѣстной ступени развитія этихъ средствъ производства и сообщенія, условія, среди которыхъ совершались производство и обмѣнъ въ феодальномъ обществѣ, феодальная организація земледѣлія и промышленности, словомъ, феодальныя имущественныя отношенія оказались несоотвѣтствующими вызваннымъ къ жизни производительнымъ силамъ. Эти отношенія стѣсняли производство, а не облегчали его. Они сдѣлались его цѣпями. Ихъ нужно было ниспровергнуть, и они были ниспровернуты.

Мъсто ихъ заняла свободная конкурренція съ соотвътствующимъ ей общественнымъ и политическимъ строемъ, съ экономическимъ и политическимъ господствомъ буржуазіи.

На нашихъ глазахъ совершается подобное этому историческое движеніе. Современное буржуазное общество съ его имущественными отношеніями, съ его организаціей производства и обмъна, какъ бы волшебствомъ создавшее такія могущественныя средства производства и сообщенія, это общество находится въ положении волшебника, который не въ состоянии справиться съ. вызванными его заклинаніями, подземными силами. Вотъ уже нѣсколько десятилѣтій исторія промышленности и торговли представляетъ собою исторію возмущенія современныхъ производительныхъ силъ противъ современной организаціи производства, противъ имущественныхъ отношеній, этихъ условій жизни для буржуазіи и его господства. Чтобы пояснить это, достаточно назвать торговые кризисы, которые, возвращаясь періодически, все болъе и болъе угрожаютъ существованію всего буржуванаго общества. Во время промышленныхъ кризисовъ постоянно уничтожается значительная часть не только готовыхъ уже продуктовъ, но и находящихся въ распоряжении общества производительныхъ силъ.

Во время кризисовъ появляется эпидемія, которая во вст предшествовавшія эпохи показалась бы нельпостью-эпидемія излишняго производства. Общество вдругъ возвращается на нъкоторое время въ варварское состояніе; можно подумать, что голодъ или всеобщая истребительная война лишила его всъхъ жизнен. ныхъ средствъ; промышленность и торговля какъ бы уничтожаются и почему? Потому, что общество слишкомъ цивилизовано, потому, что торговля и промышленность его развиты слишкомъ высоко. Находящіяся въ его распоряженіи производительныя силы не способствуютъ уже сохранению буржуазныхъ имущественныхъ отношеній, напротивъ, онъ стали слишкомъ велики для этихъ отношеній, онъ встръчають въ нихъ преиятствіе, а когда имъ удается одольть это последнее, оне приводять въ разстройство все буржуазное общество, угрожаютъ существованию буржуазной собственности. Буржуазныя отношенія оказываются слишкомъ узкими, чтобы вмъстить созданное ими богатство. Какимъ образомъ устраняетъ буржувзія кризисы? Съ одной стороны, путемъ уничтоженія цілой массы производительныхъ силь; съ другой стороны, посредствомъ завоеванія новыхъ, и болье широкой эксплуатаціи старыхъ рынковъ. Слёдовательно, ни чёмъ другимъ, какъ подготовленіемъ болёе широкихъ и сильныхъ кризисовъ и уменьшеніемъ средствъ противодъйствія имъ.

Оружіе, которымъ буржуазія на смерть поразила феодализмъ, направляется теперь противъ самой буржуазіи.

Но она не только выковала оружіе, которое нанесеть ей смертельный ударь, она породила также и людей, которые направять это оружіе—современных работниковь, пролетаріевь.

Въ той же самой степени, въ какой развивается буржуазія, т. е., капиталь, развивается и пролетаріать, классь современныхъ работниковь, которые только тогда и могуть существовать, когда находять работу, а находять ее только до тъхъ поръ, пока трудъ ихъ приносить прибыль капиталу. Эти работники, вынужденные продавать себя поштучно, представляють собой такой же товаръ, какъ и всякій другой предметь торговли, а потому находятся въ зависимости отъ всъхъ случайностей конкурренціи, отъ всъхъ колебаній рынка.

Работа этихъ пролегаріевъ, благодаря машинамъ и раздѣленію труда, совершенно лишилась самостоятельнаго характера и потеряла, поэтому, всякую привлекательность для трудящихся.

Работникъ сдѣлался простымъ придаткомъ къ машинѣ, отъ котораго требуется лишь рядъ самыхъ простыхъ, самыхъ однообразныхъ, легче всего изучаемыхъ движеній. Издержки предпринимателя на покупку рабочей силы ограничиваются, поэтому, стоимостью содержанія работника и поддержанія его расы. Извѣстно, что цѣна всякаго товара, а слѣдовательно, и труда, равняется издержкамъ его производства. Поэтому, чѣмъ болѣе уменьшается привлекательность работы, тѣмъ болѣе падаетъ и заработная плата. Даже болѣе: въ той же пропорціи, въ которой возрастаетъ примѣненіе машинъ и раздѣленіе труда, возрастаетъ и количество его, затрачиваемое работникомъ: это достигается благодаря удлиненію рабочаго дня или путемъ увеличенія напряженія, требуемаго отъ рабочаго въ данное время, путемъ ускоренія движенія машинъ и т. л.

Современная промышленность превратила маленькую мастерскую патріархальнаго ремесленника въ большую фабрику капиталиста, скученныя на фабрикахъ массы рабочихъ организуются по солдатски. Какъ рядовые промышленной арміи, становятся они подъ надзоръ цѣлой іерархіи унтеръ-офицеровъ и офицеровъ. Они—рабы не только цѣлаго класса буржуазіи, буржуазнаго государства; ежедневно и ежечасно порабощаются они машиной, надсмотрщиками, а прежде всего, разумѣется, самимъ буржуа-предпринимателемъ. И тѣмъ мелочнѣе, тѣмъ ненавистнѣе становится этотъ деспотизмъ, тѣмъ болѣе оставляетъ онъ горечи, чѣмъ откровеннѣе провозглашается нажива его послѣднею цѣлью.

Чѣмъ менѣе ловкости и силы требуетъ ручной трудъ, т. е. чѣмъ болѣе развивается современная промышленнность, тѣмъ бо-

лъе вытъсняется мужской трудъ женскимъ. Различія пола и возраста не имъютъ болъе такого общественнаго значенія по отношенію къ рабочему классу. Предприниматель видитъ передъ собой только рабочіе инструменты, цъна которыхъ измънлется сообразно съ возрастомъ и поломъ.

Когда фабриканты выжимаютъ все, что можно, изъ рабочихъ, и последние получаютъ, наконецъ, свою заработную плату, на нихъ набрасываются другія части буржуазіи: домовладельцы, лавочники, ростовщики и т. д.

Низшіе слои средняго сословія, мелкіе промышленники, купцы и рантье, ремесленники и крестьяне, всё эти слои все болёе и боле переходять въ ряды пролетаріата, частью потому, что ихъ незначительный капиталъ недостаточенъ для крупнаго производства и не выдерживаетъ конкурренціи большихъ капиталовъ, частью же потому, что ихъ техническіе пріемы теряютъ свое значеніе при новыхъ способахъ производства. Такъ рекрутируется пролетаріатъ изо всёхъ классовъ населенія.

Пролетаріатъ проходитъ черезъ различныя ступени развитія. Его борьба противъ буржуазіи начинается съ самимъ его существованіемъ.

Сначала рабочіе борятся по-одиночкі, потомъ сплачиваются рабочіе одной фабрики, даліве—одной отрасли промышленности въ извістной містности противъ отдільныхъ, непосредственно ихъ эксплуатирующихъ, буржуа. Они нападаютъ не только на буржуазныя условія производства, но и на самыя орудія труда; они разбиваютъ машины, уничтожаютъ иностранные товары, конкурренція которыхъ лишаетъ ихъ заработка, поджигаютъ фабрики, стараясь поддерживать клонящееся къ упадку положеніе средневівоваго работника.

На этой ступени развитія рабочіе представляють собою разсѣянную по всей странѣ и разъединенную конкурренціей массу. Массовыя движенія рабочихъ не являются тогда слѣдствіемъ самостоятельнаго ихъ сплоченія, но вызываются буржуазіей, которая, для досгиженія своихъ политическихъ цѣлей, должна и еще можетъ приводить въ движеніе весь рабочій классъ. На этой ступени рабочіе борятся, слѣдовательно, не съ своимъ собственнымъ непріятелемъ, они побиваютъ враговъ своихъ враговъ,—остатки абсолютной монархіи, поземельныхъ собственниковъ, непромышленную буржуазію, мелкихъ представителей средняго сословія. Все историческое движеніе концентрируется, такимъ образомъ, въ рукахъ буржуазіи. Каждая побѣда, которую удается одержать, есть побѣда буржуазіи.

Но съ развитіемъ промышленности увеличивается не только численный составъ пролетаріата; онъ группируется въ большія массы, сила его растетъ, и онъ болье сознаетъ ея наличность.

Интересы и жизненное положение рабочихъ все болъе и болъе приводятся къ одному уровню, между тъмъ какъ машинное производство все болье и болье стираетъ различие между всъми отраслями труда и почти повсюду низводитъ рабочую плату одинаково низкой степени. Усиливающаяся конкурренція предпринимателей и вызываемые ею промышленные кризисы обусловливаютъ болѣе сильныя колебанія заработной платы; съ возрастающей быстротой развивающееся усовершенствование машинъ дълаетъ жизненное положение рабочихъ все менъе и менъе обезпеченнымъ: столкновенія между отдівльными работниками и предпринимателями все болье и болье принимають характерь столкновеній двухъ классовъ общества. Рабочіе начинаютъ устраивать стачки для совмъстной борьбы противъ буржуа; совокупными силами отстаиваютъ они свою заработную плату. Они устраиваютъ даже постоянныя ассоціаціи, которыя могли бы поддерживать ихъ въ минуты активной борьбы; мъстами борьба эта переходить въоткрытыя возстанія.

Иногда рабочіе остаются побъдителями, но не надолго. Существеннымъ результатомъ ихъ борьбы является не непосредственный успъхъ, но все болъе возрастающее сплачиваніе ихъ между собою. Ему способствуетъ вызываемое развитіемъ крупной промышленности улучшеніе средствъ сообщенія, которое приводитъ въ соприкосновеніе работниковъ различныхъ мъстностей. Только это соприкосновеніе и нужно, чтобы борьбу рабочихъ отдъльныхъ мъстностей, повсюду носящую одинъ и тотъ же характеръ, превратить въ классовую борьбу цълаго народа. Но каждая классовая борьба есть борьба политическая. И объединеніе, для котораго средневъковымъ гражданамъ, съ ихъ проселочными дорогами, нужны были столътія, совершается современными рабочими, благодаря желъзнымъ дорогамъ, въ немногіе годы.

Эта организація пролетаріевъ въ отдѣльный классъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ въ политическую партію, ежеминутно разбивается конкурренціей рабочихъ между собою. Но она возникаетъ снова и снова, каждый разъ крѣпче, сильнѣе, могущественнѣе. Пользуясь взаимными несогласіями различныхъ слоевъ буржуазіи, она добивается признанія нѣкоторыхъ интересовъ рабочихъ со стороны закона. Такъ было съ десятичасовымъ биллемъ въ Англіи.

Несогласія внутри стараго общества всегда способствуютъ, такъ или иначе, развитію пролетаріата. Буржуазія ведетъ постоянную борьбу; сначала—противъ аристократіи, потомъ противъ тѣхъ слоевъ своего класса, интересамъ которыхъ противорѣчитъ развитіе крупной промышленности; борьба ея противъ буржуазіи другихъ государствъ не прекращается никогда. Въ каждомъ изъ этихъ случаевъ буржуазія вынуждена обращаться къ пролетаріату,

просить его помощи и толкать его, такимъ образомъ, на путь политическихъ движеній. Она сообщаетъ, следовательно, пролетаріату свое политическое воспитаніе, т. е., вручаеть ему оружіе противъ себя самой.

Кром' того, по мъръ развитія крупной промышленности цълые слои господствующаго класса переходятъ, какъ мы видъли, въ ряды пролетаріата, или, по крайней мѣрѣ, подвергаются опасности потерять свое общественное положение.

Они также являются воспитательнымъ элементомъ въ средъ

пролетаріата.

Наконецъ, въ тъ періоды, когда борьба классовъ близится въ развязкъ, процессъ разложенія въ средъ господствующаго класса, внутри всего стараго общества, достигаетъ такой сильной степени, что нъкоторая часть господствующаго класса отдъляется отъ него и примыкаетъ къ революціонному классу, несущему знамя будущаго. Какъ часть дворянства соединилась некогда съ буржуазіей, такъ переходить теперь къ пролетаріату часть буржуазіи, именно буржуа-идеологи, которые возвысились до теоретическаго пониманія всего хода историческаго движенія.

Изо всёхъ классовъ, которые противостоятъ теперь буржутолько пролетаріать представляеть собою революціонный классъ. Вст прочіе влассы приходять въ упадовъ и уничтожаются съ развитіемъ крупной промышленности; пролетаріать же именно ею и создается.

Средніе слои, мелкіе купцы и промышленники, ремесленники и крестьяне вст они борются противъ буржуваји, чтобы отстоять свое существованіе, какъ среднихъ слоевъ. Следовательно, они консервативны. Еще болье того, они реакціонны: они стремятся повернуть назадъ колесо исторіи. Если они имѣютъ революціонное значение, то лишь постольку, поскольку имъ предстоитъ переходъ въ ряды пролетаріата, поскольку они защищають не современные, но будущіе свои интересы, поскольку они покидаютъ свою точку зрвнія и становятся на точку зрвнія пролетаріата.

Пролетаріатъ оборванцевъ (Лумпенъ-пролетаріатъ\*), этотъ пассивный продуктъ разложенія самыхъ низшихъ слоевъ стараго общества, мъстами вовлекается въ революціонное движеніе летаріата, но по всей своей жизненной обстановив опъ гораздо болъе склоненъ продавать себя для реакціонныхъ козней.

Жизненныя условія стараго общества уже теперь совершенно не существуютъ для пролетаріата. Пролетарій не имбетъ собствен-

<sup>\*)</sup> Нъмецкое слово Lumpenproletariat болъе или менъе подходитъ подъ наше русское выражение "босая команда", но такъ какъ это выраженіе употребляется только въ нъкоторыхъ южно-русскихъ городахъ, то мы не ръшились поставить его въ текстъ. Прим. перев.

ности; его отношенія къ жент и дтямъ не имтють болте ничего общаго съ буржуазными семейными отношеніями; современный промышленный трудъ, современное иго капитала, одинаковое, какъ въ Англіи, такъ и во Франціи, какъ въ Америкт, такъ и въ Германіи, стерло съ него всякій національный характеръ. Законы, мораль, религія являются для него не болте, какъ буржуазными предразсудками, подъ которыми скрываются тт или другіе буржуазные интересы.

Всв предшествующіе пролетаріату влассы, достигая господства, старались упрочить уже пріобрютенное ими общественное положеніе, ставя все общество въ условія, наиболю благопріятныя для ихъ обогащенія. Пролетаріи же могуть овладють общественными производительными силами только тогда, когда они уничтожать свой собственный, а вмюстю съ нимъ и всю современные способы пріобрютенія имущества. Пролетаріямъ нечего упрочивать, они должны, напротивъ, разрушать всю упрочившіеся способы частнаго обогащенія и частнаго обезпеченія.

Вст до сихъ поръ возникавшія движенія были движеніями меньшинства или совершались въ интересахъ меньшинства. Движеніе пролетаріата есть самостоятельное движеніе огромнаго большинства въ интересахъ огромнаго большинства. Пролетаріатъ самый низшій слой современнаго общества, не можетъ подняться, не можетъ выпрямиться, не уничтожая въ прахъ всю возвышающуюся надъ нимъ надстройку изъ слоевъ, образующихъ оффиціальное общество.

Если не по сущности, то по формъ борьба пролетаріата противъ буржуазіи есть прежде всего борьба національная. Пролетаріатъ каждой страны, естественно, долженъ повончить съ своей собственной буржуазіей...

Всѣ донынѣ существовавшіе виды общественнаго устройства основывались, какъ мы видѣли, на противоположности угнетаемыхъ и угнетающихъ классовъ. Но, чтобы угнетать извѣстный классъ, нужно создать условія, среди которыхъ онъ могъ бы, по крайней мѣрѣ, поддерживать свое подневольное существованіе. Подъ гнетомъ лежавшаго на немъ ига, крѣпостной возвысился однако до степени члена коммуны, подобно тому, какъ горожанинъ выросъ до буржуа, несмотря на гнетъ феодальнаго абсолютизма. Напротивъ, современный рабочій, вмѣсто того, чтобы возвышаться вмѣстѣ съ прогрессомъ промышленности, все болѣе опускается ниже условій существованія своего собственнаго класса. Работникъ становится нищимъ, и нищета развивается еще быстрѣе, чѣмъ населеніе и богатство. Все болѣе дѣлается очевиднымъ, что буржуазія не способна оставаться господствующимъ классомъ и возводить условія своего существованія въ норму, регулирующую весь общественный

строй. Она не способна къ господству, потому что она не можетъ обезпечить своему рабу даже его рабское существованіе, потому что она вынуждена была довести его до такого состоянія, въ которомъ она должна кормить его, вмѣсто того, чтобы существовать на его счетъ. Общество не можетъ болѣе жить подъ ея властью; другими словами, жизнь буржуззіи несовмѣстима болѣе съ жизнью общества.

Самое важное условіе существованія и господства буржуазнаго класса есть накопленіе богатства въ рукахъ частныхъ лицъ, образованіе и умноженіе капиталовъ. Условіе существованія капитала есть наемный трудъ. Наемный трудъ основывается исключительно на конкурренціи рабочихъ между собою. Прогрессъ промышленности, носителемъ котораго не можетъ не быть буржуазія. ставитъ на мѣсто разъединенія рабочихъ посредствомъ конкурренціи, революціонное объединеніе ихъ посредствомъ ассоціаціи. Съразвитіемъ крупной промышленности вырывается, слѣдовательно, изъ подъ ногъ буржуазіи то самое основаніе, на которомъ она производитъ и присваиваетъ себѣ продукты. Она производитъ прежде всего своихъ собственныхъ могильщиковъ. Ея пораженіе и побѣда пролетаріата одинаково неизбѣжны.

### Пролетаріи и коммунисты.

Въ какомъ отношении стоятъ коммунисты къ пролетаріямъ вообще?

Коммунисты не составляють какой-либо особой партіи, противостоящей другимъ рабочимъ партіямъ.

У нихъ нътъ такихъ интересовъ, которые не совпадали бы съ интересами всего пролетаріата.

Они не выставляють никаких особых принциповь, сообразно которымь они хотъли бы формировать движение пролетариевь.

Коммунисты отличаются отъ другихъ рабочихъ партій только тъмъ, что, съодной стороны, въ движеніи пролетаріевъ различныхъ націй они выдъляютъ и отстаиваютъ общіе, независимые отъ національности, интересы всего пролетаріата; съ другой стороны—тъмъ, что на различныхъ стадіяхъ развитія, черезъ которыя проходитъ борьба пролетаріевъ противъ буржуазіи, они всегда защищаютъ общіе интересы движенія въ его цёломъ.

Такимъ образомъ, коммунисты на практикъ представляютъ собою самую ръшительную, всегда впередъ стремящуюся часть рабочихъ партій всъхъ странъ, а въ теоретическомъ отношеніи они имъютъ передъ остальной массой пролетаріата то преимуще-

ство, что понимаютъ условія, ходъ и общіе результаты рабочаго движенія.

Теоретическія положенія коммунистовъ ни въ какомъ случать не основываются на идеяхъ и принципахъ, открытыхъ и установленныхъ тъмъ или другимъ всемірнымъ реформаторомъ.

Они представляютъ собою лишь общее выражение современныхъ отношений, существующей нынъ борьбы классовъ, совершающагося на нашихъ глазахъ историческаго движения. Уничтожение старыхъ формъ имущественныхъ отношений не представляетъ собою стремления, свойственнаго исключительно коммунистамъ.

Имущественныя отношенія всегда подлежали постоянной исторической сміні, постояннымъ историческимъ изміненіямъ.

Такъ, напримъръ, французская революція уничтожала феодальную форму собственности въ пользу собственности буржуваной.

Характерною особенностью коммунизма является не уничтоженіе собственности вообще, а уничтоженіе собственности буржуазной.

Но современная буржуазная частная собственность есть послёднее и самое полное выражение способа производства и присвоения продуктовъ, основаннаго на антагонизмѣ классовъ, на эксплуатации однихъ другими.

Въ этомъ смыслѣ коммунисты могутъ выразить свою теорію словами: уничтоженіе частной собственности.

Насъ, коммунистовъ, упрекали въ томъ, что мы хотимъ будто бы уничтожить собственность, пріобрътенную личнымъ трудомъ, собственность, служащую основаніемъ личной свободы, самодъятельности и самостоятельности.

Собственность, пріобрѣтенная личнымъ трудомъ! Говорите-ли вы о мелко-мѣщанской и о крестьянской собственности, которая предшествовала собственности буржуазной? Намъ нечего уничтожать ее: развитіе крупной промышленности уже уничтожило или уничтожаетъ ее ежедневно.

Или говорите вы о современной буржуазной частной собственности?

Но развъ трудъ наемныхъ рабочихъ, пролетаріевъ, даетъ имъ собственность? Никогда. Ихъ трудомъ создается капиталъ, т. е. собственность, эксплуатирующая наемный трудъ, собственность, которая можетъ умножаться только тогда, когда она создаетъ новый наемный трудъ, чтобы вновь его эксплуатировать. Въ ея теперешнемъ видъ собственность основывается на противоположности между капиталомъ и наемнымъ трудомъ. Разсмотримъ эту противоположность съ объихъ сторонъ.

Быть капиталистомъ-значитъ занимать по отношению производству не только личное, но также и извъстное общественное положение.

Капиталъ есть продуктъ общественнаго труда и можетъ быть употребленъ въ дело лишь совокупными усиліями многихъ членовъ, въ послъднемъ счетъ-всъхъ членовъ общества.

Следовательно, капиталъ есть не личная, а общественная сила. Если, поэтому, капиталъ будетъ обращенъ въ общественную. всъмъ гражданамъ принадлежащую собственность, то это не будетъ превращениемъ частной собственности въ общественную. Измънится только общественный характеръ собственности. Она потеряетъ свой классовый характеръ.

Перейдемъ къ наемному труду.

Средняя цена наемнаго труда есть минимумъ заработной платы, т. е., сумма жизненныхъ средствъ, не превышающая того, что необходимо для поддержанія жизни рабочихъ. Такимъ образомъ, того, что пріобрътаетъ рабочій своею дъятельностью, едва хватаетъ для поддержанія его существованія.

Мы вовсе не хотимъ уничтожить это личное присвоение продуктовъ труда, необходимыхъ для непосредственнаго поддержанія жизни, это присвоеніе, которое не оставляеть никакого чистаго дохода, дающаго власть надъ другимъ. Мы хотимъ только уничтожить нищенскій характеръ этого присвоенія, благодаря которому рабочій живеть лишь для того, чтобы увеличивать капиталъ, и живетъ только до тъхъ поръ, пока это входитъ въ интересы господствующихъ влассовъ.

Въ буржуазномъ обществъ живой трудъ работника есть только средство увеличенія накопленнаго труда. Въ коммунистическомъ обществъ накопленный трудъ есть только средство, способствующее расширенію сферы жизни рабочаго и ея удобствамъ.

Такимъ образомъ, въ буржуазномъ обществъ прошедшее господствуетъ надъ настоящимъ, въ коммунистическомъ — настоящее надъ проплединить. Въ буржуваномъ обществъ капиталъ етъ самостоятельностью и индивидуальностью, между тъмъ, какъ трудящійся индивидуумъ является несамостоятельнымъ и обезличеннымъ.

И уничтожение этихъ то отношений буржуваи называетъ уничтоженіемъ личности и свободы! И она права. Річь идетъ, дъйствительно объ уничтожени буржуазной личности, буржуазной самостоятельности и буржуазной свободы.

При современных буржуазных условіях производства подъ свободой понимаютъ свободу торговли, свободу купли и продажи. Съ паденіемъ барышничества падаетъ, конечно, и свободное

барышничество. Защита свободнаго барышничества, какъ и всъ

буржуазныя бравады въ защиту свободы, имъетъ смыслъ лишь въ виду несвободнаго барышничества. въ виду подневольнаго положенія средневтковыхъ горожанъ, а не тогда, когда ръчь идетъ о коммунистическомъ уничтоженіи барышничества, буржуазныхъ условій производства и самой буржуазіи.

Вы возмущаетесь тымъ, что мы хотимъ уничтожить частную собственность. Но въ вашемъ теперешнемъ обществъ она уничтожена уже для девяти десятыхъ населенія. Она существуетъ именно потому, что не существуетъ для этихъ девяти десятыхъ. Вы упрекаете насъ, слъдовательно, въ томъ, что мы хотимъ уничтожить собственность, необходимой посылкой которой является отсутствіе ея у огромнаго большинства членовъ общества.

Словомъ, вы упрекаете насъ въ томъ, что мы хотимъ уничтожить вашу собственность. И дъйствительно мы хотимъ сдълать это.

Сътой минуты, когда работа не будетъ болъе превращаться въ капиталъ, деньги, поземельную ренту, короче — въ общественную силу, которая можетъ быть монополизованной, т. е., съ той минуты, когда личная собственность не будетъ превращаться въ собственность буржуазную, съ этой минуты, заявляете вы, человъческая личность будетъ уничтожена.

Вы сами сознаетесь, такимъ образомъ, что подъ человъческою личностью вы понимаете только буржуа, обладателя буржуазной собственности. Такая личность, дъйствительно, должна быть уничтожена.

Коммунизмъ никому не помѣшаетъ присваивать себѣ общественные продукты, онъ устранитъ только возможность пользоваться этимъ присвоеніемъ для подчиненія чужого труда.

Возражаютъ также, что съ уничтожениемъ частной собственности прекратится всякая самодъятельность и воцарится всеобщая лънь.

Если бы это опасеніе было основательно, то буржуазное общество давно уже должно было бы разрушиться, благодаря всеобщей неподвижности; въдь трудящіеся его члены ничего не пріобрътають, а пріобрътающіе—не трудятся.

Всъ эти опасенія сводятся къ простой тавтологіи, гласящей, что не будетъ наемнаго труда тамъ, гдъ не будетъ болъе капитала.

Всѣ возраженія противъ коммунистическаго способа производства и распредѣленія матеріальныхъ продуктовъ распространялись также и на производство и распредѣленіе продуктовъ умственнаго труда. Подобно тому, какъ уничтоженіе частной собственности представляется буржуазіи уничтоженіемъ самаго производства, такъ и уничтоженіе классоваго характера современнаго образованія кажется ей равносильнымъ уничтоженію образованія вообще.

Образованіе, гибель котораго она оплакиваетъ, для огромнаго большинства является не болте, какъ обращеніемъ въ машину.

Но не спорьте же съ нами, оцѣнивая уничтоженіе буржуазной собственности съ точки зрѣнія вашихъ понятій о свободѣ, образованіи, правѣ и т. д. Ваши идеи сами порождены буржуазными условіями производства и распредѣленія, точно такъже, какъваше право есть только возведенная въ законъ воля вашего класса, воля, содержаніе которой опредѣляется матеріальными условіями существованія вашего класса.

Пристрастіе, благодаря которому вы превращаете ваши имущественныя отношенія и ваши условія производства изъ отношеній, исторически сложившихся и измѣняющихся въ ходѣ развитія того же производства въ вѣчные законы природы и разума, это пристрастіе свойственно вамъ такъже, какъ и всѣмъ, прежде васъ господствовавшимъ классамъ. Когда заходитъ рѣчь о буржуазной собственности, вы не хотите понять то, что кажется вамъ понятнымъ, когда говорятъ о собственности античной или феодальной.

Уничтожение семьи! Даже самые крайние радикалы возму-

щаются этимъ гнуснымъ намъреніемъ коммунистовъ.

На чемъ держится современная, буржуваная семья? На капиталѣ, на частной наживѣ. Въ совершенно развитомъ видѣ она существуетъ только для буржуваіи, но она находитъ свое дополненіе въ вынужденномъ безбрачіи пролетаріевъ и въ открытой проституціи.

Буржуазная семья естественно должна будеть пасть вмість съ паденіемъ этого ея дополненія, и оба они вмість исчезнуть

съ исчезновеніемъ капитала.

Упрекнете ли вы насъ въ томъ, что мы хотимъ прекратить эксплуатацію дѣтей родителями? Мы заранѣе сознаемся въ этомъ преступленіи.

Но вы утверждаете, что, стремясь замёнить домашнее воспитаніе общественнымъ, мы хотимъ уничтожить самыя дорогія человёку отношенія.

А развѣ наше воспитаніе не находится подъ вліяніемъ общества? Развѣ не опредѣляется оно общественными отношеніями, прямымъ и косвеннымъ вмѣшательствомъ общества, организаціей школъ и т. д. Не коммунисты выдумали вліяніе общества на воспитаніе; они только измѣняютъ характеръ воспитанія, устраняютъ вліяніе на него господствующаго класса.

Буржуазныя разглагольствованія о семь и о воспитаніи, о ніжных отношеніях родителей къ дітямь, внушають тімь болье отвращенія, чімь болье разрушаются всі семейныя связи въ среді пролетаріата, благодаря крупной промышленности, и чімь болье діти рабочих превращаются въ простые товары и рабочіе инструменты.

«Но вы, коммунисты, хотите ввести общность женъ», кричить памъ хоромъ вся буржуазія.

Буржуа смотрить на свою жену, какъ на простое орудіе производства. Онъ слышить, что орудія производства дожны быть предоставлены въ общее пользованіе и, естественно, приходить къ тому заключенію, что и женщины подвергнутся той же участи.

Онъ и не подозрѣваетъ, что рѣчь идетъ объ устранении того положения женщины, въ которомъ она является простымъ орудіемъ производства.

Впрочемъ, нътъ ничего смъшнъе высовонравственнаго ужаса нашихъ буржуа въ виду воображаемаго намъренія коммунистовъ ввести оффиціальную общность женъ. Коммунистамъ не нужно было бы вводить общность женъ, потому что она почти всегда существовала.

Не довольствуясь тёмъ, что въ ихъ распоряженіи находятся жены и дочери пролетаріевъ, и не говоря уже объ оффиціальной проституціи, наши буржуа съ особеннымъ наслажденіемъ занимаются развращеніемъ женъ другъ у друга.

Въ дъйствительности буржуазный бракъ является общностью женъ. Коммунистовъ можно было бы упрекнуть развъ лишь въ томъ, что они хотятъ поставить оффиціальную общность женъ на мъсто лицемърно скрываемой. Но само собою разумъется, что съ уничтожениемъ современныхъ условій производства исчезнеть и создаваемая ими общность женъ, т. е., оффиціальная и неоффиціальная проституція.

Коммунистовъ упрекаютъ далъе въ томъ, что они хотятъ будто бы уничтожить отечество, національность.

Рабочіе не имъютъ отечества. Нельзя лишить ихъ того, чего у нихъ нътъ. Стремясь прежде всего завоевать политическое господство, организоваться въ одинъ національный классъ, устромться въ предълахъ націи, пролетаріатъ еще остается паціональнымъ, хотя совершенно не въ томъ смыслъ, какъ понимаетъ это

слово буржуазія.

Національная обособленность и противоположность интересовъ различныхъ народовъ уже теперь все болѣе и болѣе исчезаютъ, благодаря развитію буржуазіи, свободѣ торговли, всемірному рынку, однообразію способовъ производства и соотвѣтствующихъ имъ жизненныхъ отношеній.

Господство пролетаріата еще болѣе ускоритъ ихъ исчезновеніе. Соединеніе усилій, по крайней мѣрѣ, цивилизованныхъ странъ есть одно изъ первыхъ условій освобожденія пролетаріата.

Въ той же степени, въ какой уничтожена будетъ эксплуатація одного индивидуума другимъ, уничтожится и эксплуатація одной націи другою.

Вмъстъ съ антагонизмомъ классовъ внутри націи падутъ и враждебныя отношенія націй между собою.

Обвиненія, возводимыя на коммунистовъ съ точекъ зрѣнія религіозной, идеологической и философской, вообще не заслужи-

вають болье подробнаго разсмотрынія.

Трудно ли понять, что съ образомъ жизни людей, съ ихъ общественными отношеніями, съ ихъ общественнымъ положеніемъ мѣняются также и ихъ представленія, ихъ воззрѣнія, ихъ понятія, словомъ, все ихъ сознаніе?

Что же доказываетъ исторія идей, если не то, что умственная дѣятельность преобразуется вмѣстѣ съ матеріальной? Господствующими идеями даннаго времени всегда были только идеи господствующаго класса.

Говорять объ идеяхъ, которыя создають революціонное настроеніе во всемъ обществъ; этимъ выражають только тотъ фактъ, что внутри стараго общества образовались элементы новаго строя, что рядомъ съ разрушеніемъ стараго образа жизни идетъ разложеніе старыхъ идей.

Когда древній міръ пришель въ упадокъ, древнія религіи были побъждены христіанствомъ. Когда христіанскія идеи уступали мъсто просвътительнымъ идеямъ 18-го въка, феодальное общество вело борьбу на жизнь и смерть съ революціонной тогда буржуазіей.

Идеи свободы совъсти и религій выражали собою лишь господство свободной конкурренціи въ области знанія.

«Но,—скажутъ намъ,—религіозныя, нравственныя, философскія, правовыя и т. п. идеи измѣнялись, конечно, въ ходѣ историческаго развитія; однако, религія, нравственность, философія, политика, право всегда сохранялись въ этомъ безпрерывномъ измѣненіи».

«Существуютъ, кромѣ того, вѣчныя истины: свобода, справедливость и т. п., которыя одинаково принадлежатъ всѣмъ фазамъ общественнаго развитія. Коммунизмъ же уничтожаетъ общія истины, онъ уничтожаетъ религію и нравственность, вмѣсто того, чтобы преобразовать ихъ; онъ противорѣчитъ, слѣдовательно, всему ходу историческаго развитія».

Къ чему сводится это обвинение? Исторія всёхъ донынё существовавшихъ обществъ основывалась на противоположности классовъ, принимавшей въ различныя эпохи различные виды.

Несмотря на различие въ своихъ формахъ, эксплуатація одной части общества другою является фактомъ, общимъ всѣмъ прошлымъ столътіямъ. Неудивительно, поэтому, что общественное сознаніе всѣхъ вѣковъ, несмотря на всѣ различія и на все разнообразіе, вращалось до сихъ поръ въ извѣстныхъ общихъ фор-

махъ, которыя исчезнутъ совершенно лишь съ полнымъ уничтожениемъ противоположности влассовъ.

Коммунистическій переворотъ есть самый радикальный разрывъ съ существующими имущественными отношеніями; неудивительно, что онъ вступаетъ въ самый радикальный разрывъ съ традиціонными идеями.

Оставимъ, однако, возраженія буржуазіи противъ коммунистовъ.

Мы уже видѣли выше, что первымъ шагомъ рабочаго переворота должно быть возвышение пролетариата на степень господствующаго класса, завоевание демократии.

Пролетаріатъ воспользуется своимъ политическимъ господствомъ, чтобы рядомъ нападеній отнять у буржуазіи весь капиталъ, чтобы централизовать вст орудія труда въ рукахъ государства, т. е., организованнаго въ качествт господствующаго класса пролетаріата, и по возможности скорте увеличить массу производительныхъ силъ.

Конечно, сначала это можетъ совершиться только путемъ деспотическихъ вторженій въ право собственности и въ буржувазныя условія производства, слѣдовательно, путемъ мѣропріятій, которыя съ экономической точки зрѣнія кажутся недостаточными и маловажными, но которыя въ ходѣ движенія перерастутъ самихъ себя и неизбѣжны, какъ средства для преобразованія всего способа производства.

Эти мфропріятія будуть, конечно, различны въ различныхъ странахъ.

Однако, въ наиболъе цивилизованныхъ странахъ могли бы почти повсюду быть приняты слъдующія общія мъры:

- 1) Экспропріація поземельной собственности и обращеніе поземельной ренты на покрытіе государственныхъ расходовъ.
  - 2) Высокій прогрессивно-подоходный налогъ.
  - 3) Уничтожение права наслъдства.
- 4) Конфискація имущества всъхъ эмигрантовъ и бунтовщи-ковъ.
- 5) Централизація кредита въ рукахъ государства, посредствомъ національнаго банка съ государственнымъ капиталомъ и исключительной монополіей.
- Централизація перевозочныхъ средствъ въ рукахъ государства.
- 7) Увеличеніе числа государственныхъ фабрикъ и орудій производства; воздѣлываніе и улучшеніе полей по общему плану.
- 8) Одинаковая обязательность труда для всёхх; учрежденіе армій труда, въ особенности для земледёлія.

9) Соединеніе земледѣльческаго труда съ фабричнымъ, постепенное уничтоженіе различія между городомъ и деревней.

10) Общественное и даровое воспитание всъхъ дътей. Устранение фабричной работы дътей въ современной ея формъ. Соединение воспитания съ материальнымъ производствомъ и т. д.

Когда, современемъ, уничтожатся различія классовъ, и все производство сосредоточится въ рукахъ ассоціацій, общественная власть потеряетъ свой политическій характеръ. Политическая власть въ собственномъ смыслѣ этого слова есть организованная сила одного класса, имѣющая цѣлью подчиненіе другого класса. Если пролетаріатъ въ борьбѣ своей противъ буржуазіи объединяется какъ классъ, достигаетъ путемъ революціи господства и, какъ господствующій классъ, насильственно уничтожаетъ старыя условія производства, то этимъ онъ уничтожаетъ также и условія существованія антагонизма классовъ. классы вообще, а вмѣстѣ сътѣмъ и свое собственное классовое господство.

Мъсто стараго буржуазнаго общества, съ его классами и антагонизмомъ классовъ, займетъ ассоціація, въ которой свободное развитів каждаго будетъ условіемъ свободнаго развитія встьхъ.

# III. Соціалистическая и коммунистическая литература.

#### 1) Реакціонный соціализмъ.

#### а) Феодальный соціализмъ.

Призваніе англійской и французской аристократіи по самому историческому ея положенію заключалось въ томъ, чтобы писать памфлеты противъ современнаго буржуазнаго общества. Во французской іюльской революціи 1830 года и въ англійскомъ движеніи въ пользу парламентской реформы она еще разъ была побѣждена ненавистнымъ ей выскочкой. О серьезной политической борьбѣ не могло быть болѣе и рѣчи. Оставалась только литературная борьба. Но и въ литературѣ говорить языкомъ временъ реставраціи было уже невозможно. Чтобы пріобрѣсти сочувствіе, аристократія должна была сдѣлать видъ, что она уже не заботится о своихъ собственныхъ интересахъ и составляетъ свой обвинительный актъ противъ буржуазіи лишь для защиты эксплуатируемаго рабочаго класса. Она доставляла себѣ, такимъ образомъ, удовольствіе сочинять пасквили на своего новаго господина и шептать ему на ухо болѣе или менѣе грозныя пророчества.

Такъ возникъ феодальный соціализмъ, представляющій собою—частью жалобу, частью пасквиль, частью отголосокъ прошлаго, частью угрозу будущаго, — по временамъ мѣтко поражающій буржуазію горькимъ, остроумнымъ и ѣдкимъ сужденіемъ, но всегда производящій комическое впечатлѣніе полною неспособностью понять ходъ новѣйшей исторіи.

Аристократія потрясала нищенской сумой пролетаріевъ, какъ знаменемъ, чтобы собрать вокругъ себя народъ. Но, слъдуя за нею, онъ тотчасъ же замъчалъ на ея спинъ старые феодальные гербы и разбъгался съ громкимъ, непочтительнымъ смъхомъ.

Часть французскихъ легитимистовъ и «молодая Англія» ра-

зыграли эту комедію наилучшимъ образомъ.

Когда феодалы утверждають, что ихъ способъ эксплуатаціи имѣль другой видъ, чѣмъ современная буржуазная эксплуатація, они забывають при этомъ, что они эксплуатировали при совершенно другихъ, нынѣ уже вполнѣ отжившихъ, условіяхъ и обстоятельствахъ. Когда они доказываютъ, что во время ихъ господства не существовало современнаго пролетаріата, то они забываютъ, что именно современная буржуазія была необходимымъ плодомъ ихъ общественнаго строя.

Опи упрекають буржуазію гораздо болье въ томъ, что она породила *революціонный* пролетаріать, чьмъ въ томъ, что она создала пролетаріать вообще.

Въ политической практикъ они принимаютъ, поэтому, участіе во всъхъ насильственныхъ мърахъ противъ рабочаго класса. Въ обыденной жизни, вопреки своимъ напыщеннымъ словоизверженіямъ, они не упускаютъ случая къ наживъ и не безъ выгоды обмъниваютъ свою «преданность», «любовь», «честь» и т. п. на шерсть, свекловицу и водку.

Какъ попъ шелъ всегда рядомъ съ феодаломъ, такъ и по-

повскій соціализмъ не отстаетъ отъ феодальнаго.

Нътъ ничего легче, какъ навязать христіанскому аскетизму соціалистическій оттънокъ. Развъ христіанство не возставало такъ же противъ частной собственности и государства? Развъ не проповъдывало оно бъдности и благотворительности, безбрачія и умершвленія плоти, затворничества и т. п.? Христіанскій соціализмъесть святая вода, которою попъ кропитъ озлобленіе аристократа.

### b) Мелко-буржуазный соціализмъ.

Не одна феодальная аристократія была классомъ ниспровергнутымъ буржуазіей, классомъ, положеніе котораго постоянно ухудшалось въ современномъ буржуазномъ обществъ. Средневъковое мъщанство и мелкое крестьянство были предшественниками современной буржуазіи.

Въ странахъ, менъе развитыхъ въ промышленномъ и торговомъ отношеніяхъ, классъ этотъ и до сихъ еще прозябаетъ

рядомъ съ развивающейся буржуазіей. Въ тѣхъ странахъ, гдѣ развилась современная цивилизація, образовался—и, какъ дополнительная часть буржуазнаго общества, постоянно вновь образуется,—нэвый слой мелкой буржуазіи, колеблющійся между пролетаріатомъ и буржуазіей. Но конкурренція постоянно сталкиваетъ принадлежащихъ къ этому классу лицъ въ ряды пролетаріата, и они уже начинаютъ предвидѣть приближеніе того момента, когда, съ развитіемъ крупной промышленности, они совершенно исчезнутъ, какъ самостоятельная часть современнаго общества, и въ торговлѣ, мануфактурахъ и земледѣліи замѣнятся надзирателями и наемными прислужниками.

Въ такихъ странахъ, какъ Франція, гдѣ крестьянство составляетъ гораздо болѣе половины всего населенія, естественно было появленіе писателей, которые, становясь на сторону пролетаріата, прикладывали къ буржуазному режиму мелко-буржуазную и мелко-крестьянскую мѣрку, и защищали дѣло рабочихъ съ мелко-буржуазной точки зрѣнія. Такъ возникъ мелко-буржуазный соціализмъ. Сисмонди стоитъ во главѣ этого рода литературы не только во Франціи, но также и въ Англіи.

Этотъ соціализмъ прекрасно умѣлъ подмѣтить противорѣчія современныхъ условій производства. Онъ разоблачилъ лицемѣрный оптимизмъ экономистовъ. Онъ указалъ на разрушительное дѣйствіе машиннаго производства и раздѣленія труда, па концентрацію капиталовъ и поземельной собственности, на излишнее производство и кризисы, на неизоѣжный упадокъ мелкой буржуазіи и крестьянства, на нищету пролетаріата, на анархію въ производствѣ, на вопіющія несправедливости въ распредѣленіи, на раззорительную промышленную войну націи между собою, на разложеніе старыхъ нравовъ, старыхъ семейныхъ отношеній и старыхъ національностей.

Положительная сторона требованій этого соціализма заключается или въ возстановленіи старыхъ способовъ производства и обмѣна, а вмѣстѣ съ ними и старыхъ имущественныхъ отношеній и стараго общественнаго строя; или же онъ стремится насильно удержать новѣйшіе способы производства и обмѣна върамкѣ старыхъ имущественныхъ отношеній, которыя они уже разбили и необходимо должны были разбить. Въ обоихъ случаяхъ онъ является реакціоннымъ и утопическимъ одновременно.

Цеховая организація промышленности и патріархальное сельское хозяйство являются послъднимъ его словомъ.

Въ дальнъйшемъ своемъ развитіи направленіе это выродилось въ трусливое нытье.

#### с) Нъмецкій или "истинный" соціализмъ \*).

Соціалистическая и коммунистическая литература Франціи, возникшая подъ давленіемъ господства буржуазіи и служившая литературнымъ выражениемъ борьбы противъ этого господства. проникла въ Германію въ то время, когда тамошняя буржуазія только что начала свою борьбу противъ феодальнаго абсолютизма.

Нъмецие любомудры, философы и полуфилософы съ жадностью набросились на эту литературу и забыли лишь то, что французскія отношенія не были перенесены въ Германію вмѣстѣ французской литературой. При тогдашнемъ общественномъ стров Германіи эта французская литература лишилась всякаго непосредственнаго практического значенія и приняла характеръ простого литературнаго теченія. Она по необходимости явилась тамъ празднымъ умозрѣніемъ о сущности человѣка. Такъ, для нъмецкихъ философовъ 19-го въка требованія первой французской революціи имѣли смыслъ лишь, какъ требованія «практическаго разума», а проявленія воли революціонной французской буржуазіи представлялись имъ законами «чистой воли», воли, какъ она лолжна быть, истинной человъческой воли.

Все дъло нъмецкихъ литераторовъ состояло въ томъ, чтобы согласовать со своей старой философской совъстью новыя французскія идеи, или върнъе, въ томъ, чтобы усвоить себъ французскія иден, оставаясь на своей старой философской точкъ зрънія. Это усвоение совершилось такимъ же путемъ, какимъ происходитъ

усвоение иностраннаго языка, т. е., посредствомъ перевода.

Извъстно, что на манускринтахъ, содержавшихъ въ себъ классическія произведенія древняго языческаго міра, монахи записывали нельпыя жизнеописанія католических святых т. Нъмецкіе писатели поступили съ французской литературой какъ разъ наоборогъ. Позади французскаго оригинала они вставили свои философскія безсмыслицы. Такъ, напримъръ, изъ-за французской критики денежнаго хозяйства у нихъ выступало «отчуждение человъческой сущности», позади французской критики буржуазнаго государства красовалось «уничтожение господства Абстрактно-Всеобщаго» и т. д.

Эту подмъну французской дъйствительности философскими словоизверженіями они окрестили «Философіей Дъла», «Истиннымъ Соціализмомъ», «Нтмецкой Наукой Соціализма», «Философскимъ Обоснованіемъ Соціализма» и т. д.

Французская соціалистическая и коммунистическая литература, потеряла, такимъ образомъ, всякое серьезное содержаніе. И

<sup>\*)</sup> Мы напоминаемъ читателю, что критика соціалистической литературы доходить въ Манифестъ лишь до 1847 года. Поэтому, все сказанное въ немъ о "нъмецкомъ соціализмъ" ни въ какомъ случаъ не относится къ современной нъмецкой соціальдемократіи Прим. перев.

такъ вакъ въ рукахъ нѣмцевъ она перестала выражать борьбу одного класса противъ другого, то нѣмцы и вообразили себя призванными пополнить «французскую односторонность» и отстаивать вмѣсто истинныхъ потребностей потребность въ истинѣ, вмѣсто интересовъ пролетаріата интересы сущности человѣка, человѣка вообще, не принадлежащаго ни къ какому классу, и существующаго, поэтому, не въ дѣйствительности, а въ туманной области философской фантазіи.

Этотъ нѣмецкій соціализмъ, такъ громко и важно кричавшій о своихъ жалкихъ схоластическихъ измышленіяхъ, лишился, однако, мало по малу своей педантической невинности.

Борьба нѣмецкой и, особенно, прусской буржуазіи противъ феодаловъ и королевскаго абсолютизма,—словомъ, либеральное

движеніе, —приняла болье значительные размыры.

«Истинному» соціализму представлялся, такимъ образомъ, желанный случай противопоставить политическому движенію соціалистическія требованія, расточать традиціонныя проклятія либерализму, представительному правленію, буржуазной конкурренціи, буржуазной свободѣ слова, буржуазному праву, буржуазной свободѣ и равенству, и проповѣдывать народной массѣ, что въ этомъ буржуазномъ движеніи она ничего не можетъ выиграть, но скорѣе рискуетъ потерять все. Нѣмецкій соціализмъ весьма кстати забывалъ о томъ, что французская критика, неразумнымъ отголоскомъ которой онъ явился, имѣетъ въ виду современное буржуазное общество съ соотвѣтствующими ему экономическими отношеніями и политической организаціей, т. е., именно тѣ общественныя условія, о завоеваніи которыхъ только еще шла рѣчь въ Германіи.

Нъмецкимъ абсолютнымъ правительствамъ, со всей ихъ свитою поповъ, школьныхъ учителей, помъщиковъ и бюрократовъ, онъ служилъ очень удобнымъ пугаломъ противъ угрожающе выступившей буржуазіи.

Если «истинный» соціализмъ сталъ, такимъ образомъ, въ рукахъ правительствъ оружіемъ противъ нѣмецкой буржуазіи, то онъ служилъ въ то же время непосредственнымъ выраженіемъ реакціонныхъ интересовъ мелкаго нѣмецкаго мѣщанства.

Унаследованный еще отъ 16-го столетія, и съ того времени всегда умевшій отстоять свое существованіе въ той или другой форме, классъ мелкаго мещанства является истинной общественной основой существующаго въ Германіи порядка вещей.

Сохранение этого класса равносильно сохранению этого порядка. Онъ странится промышленнаго и политическаго господства буржуазіи потому, что оно несомнънно приведетъ его къ гибели, благодаря концентраціи капитала съ одной стороны и возник-

новенію класса революціоннаго пролетаріата—съ другой. «Истинный» соціализмъ былъ, казалось, способенъ однимъ зарядомъ убить обоихъ зайцевъ. И онъ распространялся подобно эпидеміи.

Сотканный изъ умозрительной паутины, убранный цвѣтами краснорѣчиваго мудрствованія и омоченный слезами чувствительнаго умиленія покровъ, въ который нѣмецкіе соціалисты закутывали свои двѣтри окостенѣвшія истины, только содѣйствовалъраспространенію ихъ товара въ подобной публикѣ.

Съ своей стороны, нѣмецкій соціализмъ все болѣе сознавалъ свое призваніе быть высокопарнымъ защитникомъ этого мѣ-

щанства.

Онъ провозгласилъ нѣмецкую націю нормальной націей, а нѣмецкаго мѣщанина нормальнымъ человѣкомъ. Въ каждой мѣщанской низости онъ видѣлъ скрытый, высшій, соціалистическій смыслъ, обращавшій ее въ нѣчто, совершенно противоположное ей. Послѣдовательный до конца, онъ открыто выступилъ противъ «дико-разрушительнаго» направленія коммунизма и объявилъ себя выше борьбы классовъ. За весьма немногими исключеніями, всѣ циркулирующія въ Германіи, такъ называемыя, соціалистическія и коммунистическія сочиненія принадлежатъ къ области этой грязной, разслабляющей литературы.

## 2) Консервативный или буржуазный соціализмъ.

Извъстная часть буржуазіи желаетъ устранить соціальныя бъдствія, чтобы упрочить существованіе буржуазнаго общества. Къ ней принадлежатъ экономисты, филантропы, гуманные люди, стремящіеся улучшить положеніе рабочаго класса, организаторы благотворительности, покровители животныхъ, учредители обществъ трезвости, крохотные реформаторы всевозможныхъ сортовъ. Этотъ буржуазный соціализмъ создалъ даже цёлыя системы.

Для примъра укажемъ на прудоновскую «Philosophie de la

Misère» («Философія нищеты»).

Послѣдователи этого буржуазнаго соціализма хотять сохранить всѣ современныя общественныя отношенія, устранивъборьбу и опасности, составляющія необходимое ихъ слѣдствіе. Они хотять имѣть современное общество безъ революціонныхъ и разрушительныхъ его элементовъ. Они хотять буржуазію безъ пролетаріата. Буржуазіи естественно кажется лучшимъ изъ міровътотъ міръ, въ которомъ она господствуетъ. Буржуазный соціализмъ возводить это радужное представленіе въ болѣе или менѣе полную систему. Предлагая пролетаріату осуществить его системы и встумить, такимъ образомъ, въ новый Герусалимъ, этотъ соціализмъ

въ сущности требуетъ только, чтобы рабочій продолжалъ жить въ буржуваномъ обществъ, но пересталъ его ненавидъть.

Другая, менъе систематическая и болъе практическая форма, этого соціализма старается отвратить рабочихъ отъ всякаго революціоннаго движенія, утверждая, что не тъ или другія политическія измъненія, но лишь преобразованіе матеріальныхъ условій жизни, экономическихъ отношеній можетъ принести пользу рабочему классу. Но подъ преобразованіемъ матеріальныхъ условій жизни этотъ соціализмъ понимаетъ далеко не уничтоженіе буржуазныхъ условій производства, возможное только путемъ революціи.

Онъ имъетъ въ виду административныя улучшенія, совершающіяся на почвъ этой же самой организаціи производства, слъдовательно, ничего не измъняющія въ отношеніяхъ капитала къ наемному труду и, въ крайнемъ случаъ, только уменьшающія для буржуазіи издержки ея господства и упрощающія государственное хозяйство.

Наиболће подходящее для себя выраженіе буржуазный соціализмъ находитъ лишь тогда, когда превращается въ простую риторическую фигуру.

Свободная торговля въ интересахъ рабочаго власса! Покровительственный тарифъ въ интересахъ рабочаго власса! Одиночное тюремное завлючение въ интересахъ рабочаго власса! Это — послъднее, единственное нелицемърно произнесенное слово буржуазнаго соціализма.

Весь буржуазный соціализмъ заключается въ повтореніи того, что буржуа сділались буржуа единственно въ интересахъ рабочаго класса.

## 3) Критически-утопическій соціализмъ и коммунизмъ.

Мы не говоримъ здёсь о литературѣ, которая во всѣхъ большихъ революціяхъ новѣйшаго времени выражала требованія пролетаріата (сочиненія Бабэфа и т. д.).

Первыя попытки пролетаріата доставить непосредственное торжество своимъ интересамъ, имѣвшія мѣсто во время всеобщаго возбужденія умовъ, въ періодъ низверженія феодальнаго строя, необходимо должны были разбиться вслѣдствіе неразвитаго состоянія самого пролетаріата и недостатка матеріальныхъ условій его освобожденія; условія эти сами являются продуктомъ лишь буржуазной эпохи. Революціонная литература, сопутствовавшая этимъ первымъ движеніямъ пролетаріата, по своему содержанію необходимо являлась реакціонной. Она проповѣдывала всеобщій аскетизмъ и установленіе первобытнаго равенства.

Собственно коммунистическія и соціалистическія системы, системы Сенъ-Симона, Фурье, Оуэна и т. д. появились въ первый неразвитый періодъ борьбы между пролетаріатомъ и буржуазіей, о которомъ мы говорили выше.

Творцы этихъ системъ видъли уже антагонизмъ классовъ, равно какъ и вліяніе разрушительныхъ элементовъ внутри самого господствующаго общества. Но они не видъли въ пролетаріатъ никакой исторической самодъятельности, никакого, свойственнаго ему, политическаго движенія.

Такъ какъ развитіе антагонизма классовъ идетъ рука объ руку съ развитіемъ промышленности, то въ свое время они не могли еще найти матеріальныхъ условій освобожденія пролетаріата. Они старались пополнить этотъ недостатокъ открытіемъ соціальныхъ законовъ, созданіемъ новой соціальной науки.

Мъсто общественной самодъятельности должна была заступить ихъ личная творческая дъятельность, мъсто историческихъ условій освобожденія должны были занять условія фантастическія, мъсто постепенно подвигающейся впередъ классовой организаціи пролетаріата—общественная организація ихъ собственнаго изобрътенія. Дальнъйшая исторія всего міра сводилась для нихъ къ пропагандъ и практическому осуществленію ихъ реформаторскихъ плановъ.

При этомъ они понимали, правда, что со своими планами они являются выразителями интересовъ, главнымъ образомъ, рабочаго класса, какъ болъе другихъ страдающаго. Но только въ этомъ качествъ болъе другихъ страдающаго класса и существовалъ для нихъ пролетаріатъ.

Неразвитая форма борьбы классовъ, равно какъ и собственное ихъ общественное положение приводили къ тому, что они считали себя стоящими выше всякаго антагонизма классовъ. Они хотъли улучшить положение всъхъ членовъ общества, не исключая самыхъ высокопоставленныхъ. Поэтому они обращались всегда безразлично ко всему обществу и даже преимущественно къ господствующему классу. Имъ казалось, что достаточно было понять ихъ системы, чтобы немедленно признать ихъ наилучшими планами наилучшаго общественнаго устройства.

Они отказывались, поэтому, отъ всякой политической и, особенно, отъ всякой революціонной дѣятельности; они стремились достигнуть своей цѣли мирнымъ путемъ и посредствомъ маленькихъ, естественно неудававшихся экспериментовъ, они хотѣли силою примѣра проложить путь новому общественному евангелію.

Фантастическія описанія будущаго общества явились въ свътъ въ то время, когда пролетаріатъ находился еще въ очень неразвитомъ состояніи и представлялъ себъ свое положеніе еще

совершенно фантастически. Они соотвътствуютъ его первому, полному предчувствій, порыву къ совершенному переустройству общества.

Но въ этихъ соціалистическихъ и коммунистическихъ произведеніяхъ заключаются также и критическіе элементы.

Они затрагиваютъ всѣ основанія существующаго общества. Въ этомъ отношеніи они доставили драгоцѣный матеріалъ для просвѣщенія рабочихъ. Положительная сторона ихъ ученій о будущемъ обществѣ, напримѣръ, уничтоженіе противоположности между городомъ и деревней, уничтоженіе семьи, частной собственности, наемнаго труда, провозглашеніе общественной гармоніи, превращеніе государства въ простое управленіе производствомъ,—всѣ эти положенія выражаютъ лишь необходимость устраненія того антагонизма классовъ, который только что начиналъ тогда развиваться и былъ имъ извѣстенъ лишь въ своемъ первичномъ неопредѣленномъ видѣ. Потому и положенія эти имѣютъ еще совершенно утопическій характеръ.

Значение вритически-утопическаго соціализма и коммунизма стоитъ въ обратномъ отношеніи къ историческому развитію. Въ той же самой степени, въ какой развивается и принимаетъ болѣе опредѣленный характеръ борьба классовъ, лишается всякаго практическаго смысла и всякаго теоретическаго оправданія это фантастическое стремленіе возвыситься надъ нею, это фантастически-отрицательное къ ней отношеніе.

Пэтому, если основатели этихъ системъ были во многихъ отношеніяхъ революціонерами, то ученики ихъ представляютъ собой совершенно реакціонныя секты. Они неизмінно держатся образа мыслей своихъ учителей. игнорируя весь дальнейшій ходъ развитія пролетаріата. Вследствіе этого они стараются смягчить борьбу классовъ и устранить ихъ антагонизмъ. До сихъ поръ еще пытаются они осуществить свои утопіи путемъ учрежденія отдельныхъ фаланстеровъ, заведенія коммунистическихъ колоній, маленькихъ Йкарій—этого карманнаго изданія новаго Іерусалима. Для постройки всёхъ этихъ воздушныхъ замковъ они вынуждены взывать къ человъколюбію буржуазныхъ сердецъ и кошельковъ. Мало по малу они переходять въ категорію описанныхъ выше реакціонных и консервативных соціалистовь, отличаясь отъ нихъ только болъе систематическимъ педантизмомъ и фанатическою върою въ чудесное свойство своей соціальной науки.

Вотъ почему съ такимъ ожесточениемъ выступаютъ они противъ всякаго политическаго движения рабочихъ, вызываемаго по ихъ мнѣнію, лишь слѣпымъ невѣріемъ въ новое евангеліе.

Оуэнисты выступаютъ противъ чартистовъ въ Англіи, фурьеристы—противъ избирательной реформы во Франціи.

## IV. Отношеніе коммунистовь къ различнымь оппозиціоннымь партіямь.

Послѣ того, что было сказано во 2-й главѣ, отношеніе коммунистовъ къ различнымъ уже существующимъ рабочимъ партіямъ понятно уже само собою, и, слѣдовательно, понятно и отношеніе ихъ къ чартистамъ въ Англіи и сторонникамъ аграрной

реформы въ Съверной Америкъ.

Они борются во имя ближайшихъ цълей и интересовъ рабочаго класса, но въ то же время они отстаивають и будущность движенія. Во Франціи коммунисты примыкають къ соціаль-демократической партіи \*) противъ консервативной и радикальной буржуазіи, при этомъ не отказываясь, однако, отъ права критически относиться къ усвоеннымъ по традиціи революціоннымъ фразамъ и иллюзіямъ.

Въ Швейцаріи они поддерживаютъ радихаловъ, помня, въ то же время, что эта партія состоитъ изъ противоположныхъ элементовъ: частью изъ соціаль-демократовъ въ французскомъ смыслъ, частью изъ радикальныхъ буржуа.

Въ Польшъ коммунисты поддерживаютъ партію, ставящую аграрную революцію необходимымъ условіемъ національнаго освобожденія, ту самую партію, которая вызвала краковское возстаніе 1846 года.

Въ Германіи коммунистическая партія идетъ рядомъ съ буржуваіей, поскольку эта послъдняя является революціонной въ борьбе своей противъ абсолютной монархіи, противъ феодальной поземельной собственности и мелкаго мъщанства.

Но ни на минуту не перестаетъ она вырабатывать въ умахъ рабочихъ возможно болте ясное сознание враждебной противоположности интересовъ буржуази и пролетариата. Она хочетъ, чтобы общественныя и политическия условия, которыя принесетъ съ собою господство буржуази, могли послужить нтмецкимъ рабочимъ оружиемъ противъ той же буржуази, чтобы борьба противъ нея началась тотчасъ же послт падения реакционныхъ классовъ въ Германии.

На Германію коммунисты обращають главное свое вниманіе, потому что она находится накануні буржуазной революціи: этоть перевороть совершится въ ней при гораздо далье подвинувшихся впередъ условіяхъ европейской цивилизаціи вообще и застанеть пролетаріать въ гораздо болье развитомъ состояніи, чымь онъ быль въ Англіи 17-го и во Франціи 18-го стольтія. Нымецкая

<sup>\*)</sup> Партія, которая называла себя соціаль-демократической въ тогдашней Франціи, была въ политикъ представлена Ледрю-Ролленомъ, а въ литературъ Луи Бланомъ и, слъдовательно, была, какъ небо отъ земли далека отъ нынъшней нъмецкой соціаль-демократіи.

буржуазная революція послужить, такимъ образомъ, лишь непосредственнымъ прологомъ рабочей революціи.

Словомъ, коммунисты поддерживаютъ повсюду всякое революціонное движеніе противъ существующихъ общественныхъ и политическихъ отношеній.

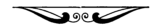
Въ каждомъ изъ этихъ движеній они выдвигаютъ на первый планъ вопросъ о собственности, какъ основной вопросъ всего движенія, несмотря на то, что онъ не вездѣ является въ одинаково развитой формъ.

Наконецъ, коммунисты повсюду стремятся къ соединенію и

соглашению демократическихъ партій всёхъ странъ.

Коммунисты считаютъ позорнымъ скрывать свои воззрѣнія и стремленія.

Пролетаріи ничего не могутъ потерять въ борьбъ. Пріобрътутъ же они цълый міръ!...



## Изданія калоиздательства "Буревъстникъ":

Экономическое учені Карла Маркса въ общедоступномъ изложеніи К. Каутскаго. полный переводъ. 2-е изд. Ц. 30 к.

Карлъ Каутскій. Пролетаріать и общественный строй. Комментарій къ положеніямъ, принятымъ на Эрфуртскомъ съвздъ въ 1891 г. Ц. 60 к.

- К. Марксъ. Гражданская война во Францін (1870—1871). Съ предислувіемъ Ф. Энгельса. Ц. 15 к.
- Ф. Лассаль. О сущности конституцін. Съ предислов. Эд. Бериштейна. 2-е изд. И. 6 к.
- Ф. Лассаль. О программ'в работниковъ. Ц. 10 к.
- А. Бебель. Положеніе женщины въ настоящемъ и будущемъ. 3-е изд. И. 8 к.
- А. Бебель. О Бериштейнь. 2-е изд. Ц. 15 к.
- Вильгельнъ Люкпехтъ. Воспоминанія о Марксв. Съ портретомъ, факсимиле и снимкомъ съ могилы Маркса. Ц. 20 к.
- Л. Аксельродъ (Ордодоксъ). О проблемахъ пдеализма. Ц. 15 к.
- Ф. Энгельсъ. Крестьянскій вопросъ во Франціи и Германіи. Переводъ В. Перовой подъ ред. и съ пред. Г. Плеханова. Ц. 15 в.

Курть Эйснерь. В. Либкиехть, его жизнь и д'ятельность. Съ портретомъ Либкиехта. Ц. 15 к.

#### Съ требованіями адресоваться:

Одесса. книгоиздательство "Буревъстникъ".

Отдъленіе склада для С.-Петербурга: книжный магазинъ "Право", Загородный пер., 2.

Отдъленіе склада для Москвы: книжный магазинъ "Трудъ" Тверска ул.

На мелкіе заказы просять прилагать марки, присчитывая на каждый рубль заказа 25 коп. на пересылку. Выписывающіе изъ склада на три рубля и больше за пересылку не платять. Наложеннымъ платежемъ не высылается.